

# আয যুমার

රත

#### নামকরণ

षाबाज नश्त १२ ७ १७ (الَّذَيْنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُراً) खर्र وَسَيْقَ الْذَيْنُ الْفَوْرُ وَمُ شكراً واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ واللَّذِيْنُ النَّقُوا رَبُّهُمُ اللَّهِ الْجَنَّةُ زُمْراً وَاللَّهُ عَلَى الْجَنَّةُ وَمُراً وَاللَّهُ اللَّ

#### নাযিল হওয়ার সময়-কাল

এ সুরা যে হাবশায় হিজরত করার পূর্বে নাযিল হয়েছিল, সে ব্যাপারে ১০ নম্বর আয়াত ارض الله والرض الله والرض الله والمربخة ইংগিত পাওয়া যায়। কোন কোন রেওয়ায়াতে একথা সুস্পষ্টভাবে বলা হয়েছে যে, হয়রত জাফর ইবনে আবী তালেব ও তার সংগী সাথীগণ হাবশায় হিজরতের সংকল্প করলে তাদের সম্পর্কে এ আয়াত নাযিল হয়েছিল রেহল মায়ানী, ২৩তম থগু, পৃষ্ঠা, ২২৬)।

#### বিষয়বস্তু ও মূল বক্তব্য

হাবশায় হিজরতের কিছু পূর্বে মক্কার পরিবেশ ছিল জুলুম–নির্যাতন এবং শক্রতা ও বিরোধিতায় ভরা। ঠিক এ পরিবেশে এ গোটা সূরাটিকে একটি অত্যন্ত মনোজ্ঞ ও মর্মস্পর্শী বক্তৃতারূপে পেশ করা হয়েছে। এটা একটা নসীহত। এতে মাঝে মধ্যে <del>ইমানদারদের সমেধন করা হলেও বেশীরভাগ কুরাইশ গোত্রের কাফেরদের সমেধিন</del> করা হয়েছে এবং হযরত মুহামাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের দাওয়াতের উদ্দেশ্য বর্ণনা করা হয়েছে। আর সে উদ্দেশ্যটি হচ্ছে, মানুষ যেন একনিষ্ঠভাবে আল্লাহর দাসত্ত্ব গ্রহণ করে এবং তার আল্লাহপ্রীতিকে অন্য কারো দাসত্ব ও আনুগত্য দারা কল্বিত না করে। এ মৌলিক নীতিকে বারবার বিভিন্ন ভঙ্গিতে উপস্থাপন করে অত্যন্ত জোরালো পস্থায় তাওহীদের সত্যতা এবং তা মেনে চলার উত্তম ফলাফল আর শিরকের ভ্রান্তি ও তা আঁকড়ে ধরে থাকার মন্দ ফলাফল অত্যন্ত সুস্পষ্টভাবে তুলে ধরা হয়েছে। তাছাড়া মানুষকে ভান্ত আচরণ পরিত্যাগ করে আল্লাহর রহমতের দিকে ফিরে আসার জন্য আহবান कानात्ना रुद्रारह। व अभश्य द्रियानमात्रात्रात्क प्रथमिर्द्रमना प्रमा रुद्रारह य, यपि वाज्ञार्त्र দাসত্বে জন্য একটি জায়গা সংকীর্ণ হয়ে গিয়ে থাকে তাহলে তাঁর এ পৃথিবী অনেক প্রশন্ত। নিজের দীনকে রক্ষা করার জন্য অন্য কোথাও চলে যাও। আল্লাহ তোমাদের বৈর্যের পুরস্কার দান করবেন। অন্যদিকে নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে বলা হয়েছে যে. কাফেরদের জ্বুম–নির্যাতন একদিন না একদিন তোমাদেরকে এ পথ থেকে ফিরিয়ে আনতে পারবে, এমন দুরাশা কাফেরদের মন থেকে দূর করে দাও এবং পরিষ্কারভাবে বলে দাও যে, আমার পথ রোধ করার জন্য তোমরা যা কিছু করতে চাও করো. আমি আমার কাজ চালিয়েই যেতে থাকবো।



تَنْزِيْلُ الْكِتْبِ مِنَ اللهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْرِ ۞ إِنَّا ٱنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ فَاعْبُرِ اللهَ مُخْلِطًا لَهُ الرِّيْنَ ۞

এ কিতাব মহা পরাক্রমশালী ও মহাজ্ঞানী আল্লাহর পক্ষ থেকে নাথিলকৃত।

[হে মুহাশাদ (সা)] আমি তোমার কাছে হকসহ এ কিতাব নাথিল করেছি। ২ তাই তুমি একনিষ্ঠভাবে কেবল আল্লাহর ইবাদাত করো। ৩

- ১. এটা এ স্রার সংক্ষিপ্ত ভূমিকা। এতে তথু এতটুকু বলা হয়েছে যে, এটা মুহাশাদ সাল্লাল্লাই আলাইহি ওয়া সাল্লামের নিজের কথা নয় যা অস্বীকারকারীরা বলছে। বরং এটা আল্লাহ তা'আলার বাণী। তিনি নিজে এ বাণী নাযিল করেছেন। এর সাথে আল্লাহর দৃ'টি গুণ উল্লেখ করে শ্রোতাদেরকে দৃ'টি মহাসত্য সম্পর্কে সাবধান করা হয়েছে যাতে তারা এ বাণীকে মামূলি জিনিস মনে না করে, বরং এর গুরুত্ব উপলব্ধি করে। বণিত গুণের একটি হচ্ছে, যে আল্লাহ এ বাণী নাযিল করেছেন তিনি "আয়ীয" অর্থাৎ এমন মহা পরক্রেমশালী যে কোন শক্তিই তাঁর ইচ্ছা ও সিদ্ধান্তাবলী কার্যকরী হওয়া ঠেকাতে পারে না এবং তাঁর বিরুদ্ধে সামান্য প্রতিরোধ গড়ে তুলতে পারে এমন কোন শক্তিও নেই। আরেকটি গুণ হচ্ছে, তিনি 'হাকীম' অর্থাৎ এ কিতাবে তিনি যে হিদায়াত দিচ্ছেন তা আগাগোড়া বিজ্ঞোচিত। কেবল কোন অজ্ঞ ও মূর্যই তা থেকে মুখ ফিরিয়ে নিতে পারে। (অধিক ব্যাখ্যার জন্য দেখুন, তাফহীমূল কুরআন, আস সাজদা, টীকা, ১)
- ২. অর্থাৎ তার মধ্যে যা আছে তা ন্যায় ও সত্য, বাতিলের কোন সংমিশ্রণ তার মধ্যে নেই।
- ৩. এটি অত্যন্ত শুরুত্বপূর্ণ একটি আয়াত। এর মধ্যে ইসলামী আন্দোলনের মূল উদ্দেশ্য বর্ণনা করা হয়েছে। তাই এ আয়াতটি পড়ার সময় অমনোযোগী হওয়া উচিত নয়। বরং এর অর্থ ও প্রতিপাদ্য বিষয়টি ভালভাবে ব্ঝার চেষ্টা করা উচিত। এর মৌলিক বিষয় দৃ'টি। এ দৃ'টি বিষয় বৃঝে নেয়া ছাড়া আয়াতটির অর্থ অনুধাবন সম্ভব নয়। একটি বিষয় হচ্ছে, এখানে আল্লাহর ইবাদাত করতে বলা হচ্ছে। দিতীয় বিষয়টি হচ্ছে, সে ইবাদাত হবে এমন যা আনুগত্যকে আল্লাহর জন্য নির্দিষ্ট করে করা হয়।

ইবাদাত শদের শদম্শ বা ধাতৃ হচ্ছে عبد । এ শদটি আরবী ভাষায় 'বাধীন' শদের বিপরীত শদ হিসেবে 'দাস' বা 'ক্রীতদাস' বৃঝাতে ব্যবহৃত হয়। এ অর্থের দিক দিয়ে 'ইবাদাত' শদের মধ্যে দু'টি অর্থ সৃষ্টি হয়েছে। একটি অর্থ হঙ্গে পূজা—অর্চনা। আরবী ভাষার বিখ্যাত ও নির্ভর্থোগ্য অভিধান 'লিসানুশ আরবে' আছে عبد الله عبد الله المناعب المناعب المناعبة আদেশ পালন। যেমন "লিসানুশ আরবে" বলা হয়েছে ঃ المناعة الم

ومعنى العبادة فى اللغة الطاعة مع الخضوع - وكل من دان لملك فيه عابد لنه (وقومهما لنا عابدون) والعابد ، الخاضع لربه المستسلم المنقاد لامره - عبد الطاغوت ، اطاعه يعنى الشيطان فيما سول له واغواه - اياك نعبد ، اى نطيع الطاعة التى يخضع معها - اعبدوا ربكم ، اطيعوا ربكم -

সূতরাং অভিধানের এসব নির্ভরযোগ্য ব্যাখ্যা অনুসারে আল্লাহর ইবাদাত করা অর্থ শুধ্ তার পূজা-অর্চনার দাবী করাই নয়, বরং বিনা বাক্যে তার আদেশ নিষেধ পালন, তার শর্মী আইন-কানুন সন্তুষ্ট চিন্তে সাগ্রহে মেনে চলা এবং তার আদেশ-নিষেধ মনেপ্রাণে অনুসরণ করার দাবীও বুঝায়।

আরবী ভাষায় ১৮২১ (দীন) শব্দ কতিপয় অর্থ ধারণ করে ঃ

একটি অর্থ হচ্ছে, আধিপতা ও ক্ষমতা, মালিকানা ও প্রভূত্বমূলক মালিকানা, ব্যবস্থাপনা ও সার্বভৌম ক্ষমতা এবং অন্যদের ওপর সিদ্ধান্ত কার্যকরী করা। তাই "লিসানুল আরবে" আছে ঃ

دان الناس ، اى قهرهم على الطاعة - دنتهم ، إى قهرتهم - دنته ، سسته وملكته - وفى الحديث الكيس من دان نفسه ، اى اذلها واستعبدها - الديان ، القاضى ، الحكم ، القهار ، ولا انت ديانى ، اى لست بقاهرلى فتسوس امرى - ما كان ليأخذ اخاه فى دين الملك ، اى فى تضاء الملك -

विতীয় অৰ্থ হচ্ছে, আনুগত্য, আদেশ পালন ও দাসত্ব। লিসানুল আরব অভিধানে আছে : الدين ، الطاعة – دنته ودنت له ، اى اطعته – والدين لله ، انما هو طاعته والتعبد له – فى الحديث اريد من قريش كلمة تدين لهم اَلَاسِ الرِّنَىُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ اتَّخَفُوا مِنْ دُوْنِهُ اَوْلِياً مَ مَانَعْبُكُ مُرُ اللَّالِيُقَرِّبُوْنَا إِلَى اللهِ زُلْفَى إِنَّ اللهُ يَحْكُرُ بَيْنَمُرُ فِي مَا هُرْ فِيْدِ يَخْتَلِغُونَ وَإِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي مَنْ مُوَكِّنِ بَكَفَّارُ ۞

সাবধান। একনিষ্ঠ ইবাদাত কেবল আল্লাহরই প্রাপ্য। যারা তাঁকে ছাড়া অন্যদেরকে অভিভাবক বানিয়ে রেখেছে (আর নিজেদের এ কাজের কারণ হিসেবে বলে যে,) আমরা তো তাদের ইবাদাত করি শুধু এই কারণে যে, সে আমাদেরকে আল্লাহ পর্যন্ত পৌছিয়ে দেবে। আল্লাহ নিশ্চিতভাবেই তাদের মধ্যকার সেসব বিষয়ের ফায়সালা করে দেবেন যা নিয়ে তারা মতভেদ করছিলো। আল্লাহ এমন ব্যক্তিকে হিদায়াত দান করেন না, যে মিথ্যাবাদী ও হক অশ্বীকারকারী। ব

بها العرب ، اى تطيعهم وتخضع لهم - ثم دانت بعد الرباب ، اى ذلت له و اطاعته - يمرقون من الدين ، اى انهم يخرجون من طاعة الامام المفترض الطاعة ، المدين ، العبد - فلولا ان كنتم غير مدينين ، اى غير مملوكين -

তৃতীয় **অর্থ হচ্ছে অভ্যাস ও পন্থা-পদ্ধতি—মানুষ যা অনুসরণ করে। নিসানু**ল আরবে আছে

الدين ، العادة والشأن - يقال ما زال ذلك ديني وديدني ، اي عادتي

- এ তিনটি অর্থের প্রতি খেয়াল রাখলে এ আয়াতে 'দীন' শব্দটি এমন কর্মপদ্ধতি ও আচরণকে বৃঝায় যা মানুষ কারো শ্রেষ্ঠত্ব স্থীকার এবং কারো আনুগত্য গ্রহণ করার মাধ্যমে অবলয়ন করে। আর শ্দীনশকে শুধু আল্লাহর জন্য নিবেদিত করে তাঁর দাসত্ব করার অর্থ হলো "আল্লাহর দাসত্বের সাথে মানুষ আর কাউকে শামিল করবে না বরং শুধু তাঁরই পূজা করবে, তাঁরই অনুসরণ এবং তারই হকুম আহকাম ও আদেশ পালন করবে।"
- 8. এটা একটা বান্তবসমত ও সত্য ব্যাপার। ওপরে বর্ণিত দাবীর সপক্ষে প্রমাণস্বরূপ এটা পেশ করা হয়েছে। অর্থাৎ ভোমার উচিত দীনকে কেবল আল্লাহর জন্য নিবেদিত করে তার বন্দেগী ও দাসত্ব করা। কারণ নির্ভেজাল ও অবিমিশ্র আনুগত্য আল্লাহর অধিকার। অন্য কথায় বন্দেগী ও দাসত্ব পাওয়ার মত অন্য কেউ আদতেই নেই। সূতরাং আল্লাহর সাথে তার পূজা–অর্চনা করা এবং তার হুকুম–আহকাম ও আইন–কানুনের আনুগত্য করার কোন প্রশ্নই ওঠে না। কেউ যদি আল্লাহ ছাড়া অন্য কারো একনিষ্ঠ ও অবিমিশ্র

দাসত্ব করে তাহলে সে ভ্রান্ত কাজ করে। অনুরূপভাবে সে যদি আল্লাহর দাসত্বের সাথে সাথে অন্য কারো দাসত্বের সংমিশ্রণ ঘটায় তাহলে সেটাও সরাসরি ন্যায় ও সত্যের পরিপন্থী। ইবনে মারদুইয়া কর্তৃক ইয়াযীদ আর রাকাশী থেকে উদ্বৃত হাদীসটিই এ আয়াতের সর্বোক্তম ব্যাখ্যা। তিনি বলেন । এক ব্যক্তি রস্পুলাহ সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামকে জিজ্ঞেস করলো, আমরা নাম ডাক সৃষ্টি করার জন্য আমাদের অর্থ—সম্পদ দেই। এতে কি আমরা কোন পুরস্কার পাবং নবী (সা) বললেন । না। সে জিজ্ঞেস করলো । আমাদের নিয়ত যদি আল্লাহর পুরস্কার এবং দুনিয়ার সুনাম অর্জন দু'টিই থাকেং তিনি বললেন ।

### إِنَّ اللَّهُ تعالى لا يَقْبَلُ إِلَّا مَن أَخْلُصَ لَهُ

"কোন ডামল যতক্ষণ না আল্লাহর জন্য একনিষ্ঠতাবে হবে ততক্ষণ তিনি তা গ্রহণ করেন না।" এরপর নবী (সা) এ আয়াত পাঠ করলেন।

- ৫. মকার কাফেররা বলতো, আর সাধারণত দ্নিয়ার সব মৃশরিকও একথাই বলে থাকে যে, আমরা স্রষ্টা মনে করে অন্যসব সন্তার ইবাদাত করি না। আমরা তো আল্লাহকেই প্রকৃত স্রষ্টা বলে মানি এবং সত্যিকার উপাস্য তাকেই মনে করি। যেহেতু তাঁর দরবার অনেক উট্। আমরা সেখানে কি করে পৌছতে পারি? তাই এসব বোষর্গ সন্তাদেরকে আমরা মাধ্যম হিসেবে গ্রহণ করি যাতে তারা আমাদের প্রার্থনা ও আবেদন–নিবেদন আল্লাহর কাছে পৌছিয়ে দেন।
- ৬. একথা ভালভাবে ব্ঝে নিতে হবে যে, কেবল তাওহীদের ব্যাপারেই ঐকমত্য হওয়া সম্ভব। শির্কের ব্যাপারে কোন প্রকার ঐকমত্য হতে পারে না। কোন্ কোন্ সন্তা আল্লাহর কাছে পৌছার মাধ্যম সে ব্যাপারে দুনিয়ার মুশরিকরা কখনো একমত হতে পারেনি। কারো কাছে কোন দেবতা বা দেবীরা এর মাধ্যম। কিন্তু তাদের মধ্যেও সব দেবতা ও দেবী সম্পর্কে ঐকমত্য নেই। কারো কাছে চাঁদ, সূর্য, মঙ্গল ও বৃহস্পতি এর মাধ্যম। কিন্তু তাদের মধ্যে কার কি মর্যাদা এবং কে আল্লাহর কাছে পৌছার মাধ্যম সে ব্যাপারে তারাও পরস্পর একমত নয়। কারো মতে মৃত মহাপুরুষগণ এর মাধ্যম। কিন্তু এদের মধ্যেও অসংখ্য ভিন্নমত বিদ্যমান। কেউ একজন মহাপুরুষকে মানলে আরেকজন অপর একজনকে মানছে। এর কারণ হচ্ছে, ভিন্ন ভিন্ন এসব মহাপুরুষ সম্পর্কে তাদের আই ধারণা কোন জ্ঞানের ভিত্তিতে গড়ে উঠেনি কিংবা আল্লাহর পক্ষ থেকে তাদের কাছে এমন কোন তালিকাও আসেনি যাতে বলা হয়েছে, অমৃক ও অমৃক ব্যক্তি আমার বিশেষ নৈকটাপ্রাপ্ত। সূতরাং আমাকে পেতে হলে তাদেরকে মাধ্যম হিসেবে গ্রহণ করো। এটা বরং এমন এক আকীদা—যা কেবল কুসংস্কার ও অন্ধভক্তি এবং পুরনো দিনের লোকদেরকে অযৌক্তিক এবং অন্ধ অনুসরণের কারণে মানুষের মধ্যে বিস্তার লাভ করেছে। তাই ক্ষেত্রে বিভিন্নতা অবশ্যস্তারী।
- ٩. জাল্লাহ এখানে সেসব লোকের জন্য দু'টি শব্দ ব্যবহার করেছেন। একটি کاذب (মিথ্যাবাদী) এবং অপরটি کفار (অস্বীকারকারী)। তাদেরকে کاذب বলা হয়েছে এ জন্য যে তারা নিজেদের পক্ষ থেকে মিথ্যা এ আকীদা বানিয়ে নিয়েছে এবং অন্যদের মধ্যে এ মিথ্যাই প্রচার করছে। আর 'কাফ্ফার' শব্দের দু'টি অর্থ। একটি, ন্যায় ও সত্যের চরম

# لُوْارَادَاللهُ اَنْ يَتَخِنَولَا الْأَمْطَغَى مِهَا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ سَبَحَنَهُ وَاللهُ الْوَاحِدَاللهُ الْوَاحِدُ الْفَقَارُ®

আল্লাহ যদি কাউকে পুত্র হিসেবে গ্রহণ করতে চাইতেন তাহলে তাঁর সৃষ্টিকুলের মধ্যে যাকে ইচ্ছা বাছাই করে নিতেন। <sup>৮</sup> তিনি এ থেকে পবিত্র (যে, কেউ তাঁর পুত্র হবে)। তিনি আল্লাহ। তিনি একক ও সবার ওপর বিজয়ী। <sup>১</sup>

অশ্বীকারকারী। অর্থাৎ তাওহীদের শিক্ষা সামনে জাসার পর এরা এ ভ্রান্ত আকীদা আঁকড়ে ধরে আছে। আরেকটি, নিয়ামতের অশ্বীকারকারী। অর্থাৎ এরা নিয়ামত লাভ করছে আল্লাহর কাছ থেকে আর কৃতজ্ঞতা শ্বীকার করছে সেসব সত্তার যাদের সম্পর্কে তারা নিজের থেকেই ধরে নিয়েছে যে, তাদের হস্তক্ষেপের কারণেই তারা এসব নিয়ামত লাভ করছে।

৮. অর্থাৎ আল্লাহর ছেলে হওয়া একেবারেই অসম্ভব। যা সম্ভব তা হচ্ছে, আল্লাহ কাউকে বাছাই করে নিতে পারেন। আর যাকে তিনি বাছাই করবেন সে অবশ্যই সৃষ্টির মধ্যেকার কেউ হবে। কারণ পৃথিবীতে আল্লাহ ছাড়া আর যা কিছু আছে সবই সৃষ্টি। এ কথাও সবার জানা যে, সৃষ্টি যত সম্মানিতই হোক সে কখনো সন্তানের মর্যাদা পেতে পারে না। কারণ স্রষ্টা ও সৃষ্টির মধ্যে বিরাট মৌলিক পার্থক্য বিদ্যমান। কিন্তু সন্তান হওয়াটা পিতা ও সন্তানের মধ্যে মৌলিক ঐক্যের দাবী করে।

সাথে সাথে এ বিষয়টির প্রতিও লক্ষ রাখতে হবে যে, "আল্লাহ যদি কাউকে ছেলে বানাতে চাইতেন তাহলে এ রকম করতেন" কথাটি ব্যবহার করা হয়েছে। একথা থেকে স্বতই এ অর্থ প্রকাশ পায় যে, আল্লাহ কখনো এরূপ করতে চাননি। এ বর্ণনা ভঙ্গি ছারা একথা বুঝাতে চাওয়া হয়েছে যে, কাউকে বেটা হিসেবে গ্রহণ করা তো দূরের কথা এরূপ করার ইচ্ছাও আল্লাহ কখনো পোষণ করেননি।

৯. এসব যুক্তি প্রমাণ দিয়েই সন্তান হওয়ার আকীদা প্রত্যাখ্যান করা হয়েছে।

প্রথম প্রমাণ হচ্ছে আল্লাহ তা'আলা সব রকমের ক্রটি, দোষ এবং দুর্বলতা থেকে পবিত্র। একথা সুস্পষ্ট যে, সন্তানের প্রয়োজন হয় অকর্মন্য ও দুর্বলের। যে ব্যক্তি নশ্বর ও ধ্বংসদীল সে-ই সন্তান লাভের মুখাপেক্ষী হয় যাতে তার বংশ ও প্রজন্ম টিকে থাকে। আর কাউকে পালক পুত্রও কেবল সে ব্যক্তিই গ্রহণ করে, যে হয়তো উত্তরাধিকারীহীন হওয়ার কারণে কাউকে উত্তরাধিকারী বানানোর প্রয়োজন অনুভব করে। নয়তো তালবাসার আবেগে তাড়িত হয়ে কাউকে পুত্র হিসেবে গ্রহণ করে। এসব মানবিক দুর্বলতাকে আল্লাহর ওপর আরোপ করা এবং তার ওপর ভিত্তি করে ধর্মীয় আকীদা–বিশ্বাস রচনা করে নেয়া মুর্খতা ও সংকীণ দৃষ্টি ছাড়া আর কি?

দিতীয় প্রমাণ হচ্ছে, তিনি এক-অদিতীয় এবং একক সন্তার অধিকারী, কোন বন্ধু বা দ্রব্যের কিংবা কোন পুরুষের অংশ নন। আর এ বিষয় সুস্পষ্ট যে, সন্তান সমগোত্রীয় হয়ে থাকে। আর দাম্পত্য জীবন ছাড়া সন্তানের কম্বনাই করা যায় না। আর দাম্পত্য সম্পর্কও خَلَقَ السَّوْتِ وَالْاَرْضَ بِالْحَقِّ عَيُكُوّرُ النَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكُوِّرُ النَّهَارَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكُوِّرُ النَّهَارَ عَلَى النَّهَارَ عَلَى النَّهَارَ عَلَى النَّهَارَ عَلَى النَّهَارَ عَلَى النَّهَارُ عَلَى النَّهَارُ عَلَى النَّهَارُ عَلَى الْمَعْرِ عَلَى الْمَعْرِ عَلَى الْمَعْرِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَارُ عَلَى اللَّهُ الْمُعْرِقُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ ال

जिनि व्याप्रमान ७ रमीनिक युक्तिमञ्च ७ विद्धाििक्छात्व मृष्टि करतह्न। ० जिनि है मित्नित श्रांखमीमाम त्राज्त थरः त्राज्त श्रांखमीमाम मिनिक क्षिप्रम त्मि। जिनि मृर्य ७ हौम्तक व्यम्नां व्याप्त व्यम् करतह्न त्य, श्रांखात्म व्याप्त व्य

কেবল সমগোত্রীয়ের সাথেই হতে পারে। সৃতরাং একক ও অদিতীয় সস্তা আল্লাহর সন্তান থাকার কথা যে ব্যক্তি বলে সে চরম মূর্খ ও নির্বোধ।

তৃতীয় প্রমাণ হচ্ছে, তিনি المباد বা অপরাজেয় এক মহাশক্তি। অর্থাৎ পৃথিবীতে সব জিনিসই তাঁর অজেয় আধিপত্যের অধীন। এ বিশ–জাহানের কোন কিছুই কোন পর্যায়েই তাঁর সাথে সাদৃশ্যপূর্ণ নয়। তাই কোন জিনিস সম্পর্কেই এ ধারণা করা যেতে পারে না যে, আল্লাহর সাথে তার কোন আত্মীয়তার বন্ধন আছে।

- ১০. ব্যাখ্যার জন্য দেখুন, তাফহীমূল কুরআন, সূরা ইবরাহীম, টীকা ২৬; আন নাহ্ন, টীকা ৬ ; আল আনকাবৃত, টীকা ৭৫।
- ১১. অর্থাৎ এমন মহাপরাক্রমশালী যে, তিনি যদি তোমাদের আযাব দিতে চান তাহলে কোন শক্তিই তা রোধ করতে সক্ষম নয়। কিন্তু এটা তার মেহেরবানী যে তোমরা এসব

অপরাধ ও অবমাননা করা সত্ত্বেও তখনই তোমাদের পাকড়াও করছেন না, বরং একের পর এক অবকাশ দিয়ে যাচ্ছেন। এখানে শান্তি দেয়ার ব্যাপারে তাড়াহড়া না করা এবং অবকাশ দেয়াকৈ ক্ষমা (দেখেও না দেখা) বলে উল্লেখ করা হয়েছে।

- ১২. একথার অর্থ এ নয় যে, প্রথমে হযরত আদম থেকে মানুষকে সৃষ্টি করেছেন এবং পরে তার স্ত্রী হাওয়াকে সৃষ্টি করেছেন। এখানে বক্তব্যের মধ্যে সময়ের পরস্পরার প্রতি গুরুত্ব না দিয়ে বর্ণনার পরস্পরার প্রতি গুরুত্ব আরোপ করা হয়েছে। প্রত্যেক ভাষায়ই এ ধরনের দৃষ্টান্ত বর্তমান। যেমন ঃ আমরা বলি তুমি আজ যা করেছো তা জানি এবং গতকাল যা করেছো তাও আমার জানা আছে। এ ধরনের বর্ণনার অর্থ এ নয় যে, গতকালের ঘটনা আজকের পরে সংঘটিত হয়েছে।
- ১৩. গবাদি পশু অর্থ উট, গরু, ভেড়া, বকরী। এ চারটি নর ও চারটি মাদি মিলে মোট আটটি নর ও মাদি হয়।
- ১৪. তিনটি পর্দা অর্থ পেট, গর্ভথনি এবং ঝিল্লি (সে ঝিল্লি যার মধ্যে বাচ্চা জড়িয়ে থাকে)।
  - ১৫. অর্থাৎ মালিক, শাসক ও পালনকর্তা।
- ১৬. অর্থাৎ সমস্ত ক্ষমতা ও ইখতিয়ারের মালিক তিনিই। গোটা বিশ্ব–জাহান তার হকুমেই চলছে।
- ১৭. অন্যকথায় এখানে যুক্তি পেশ করা হচ্ছে যে, তিনিই যখন তোমাদের প্রভূ এবং সমস্ত রাজত্ব তাঁরই তখন নিচিতভাবে তোমাদের ইলাহও (উপাস্য) তিনিই। অন্য কেউ কি করে ইলাহ হতে পারে যখন প্রতিপালনের ক্ষেত্রে তার কোন অংশ নেই এবং রাজত্বের ক্ষেত্রেও তার কোন দখল নেই। তোমাদের বিবেক-বৃদ্ধির কাছে একথা কি করে গ্রহণযোগ্য হতে পারে যে, যমীন-আসমানের সৃষ্টিকর্তা হবেন আল্লাহ এবং সূর্য ও চন্দ্রকে আনুগত্য গ্রহণকারী আর রাতের পর দিন ও দিনের পর রাত আনয়নকারীও হবেন আল্লাহ। তাছাড়া তোমাদের নিজেদের এবং সমস্ত জীব-জন্তুর স্রষ্টা ও পালনকর্তাও হবেন আল্লাহ অথচ তোমাদের উপাস্য হবে তিনি ছাড়া অন্যরা?
- ১৮. একথাটি চিন্তা করে দেখার মত। এখানে একথা বলা হয়নি যে, তোমরা কোথায় ফিরে যাচ্ছো? বরং বলা হয়েছে এই যে, তোমাদের কোথায় ফিরিয়ে নিয়ে যাওয়া হচ্ছে? অর্থাৎ অন্য কেউ তোমাদের বিপথগামী করছে এবং তোমরা তার প্রতারণার ফাঁদে পড়ে সাদামাটা যুক্তিসংগত কথাও বৃঝতে পারছো না। এ বর্ণনাভঙ্গি থেকে দ্বিতীয় যে কথাটি প্রতীয়মান হয় তা হচ্ছে 'তোমরা' বলে সম্বোধন করে যারা ফিরিয়ে নিচ্ছে তাদেরকে সম্বোধন করা হয়েনি, বরং যারা তাদের প্রভাবে পড়ে ফিরে যাচ্ছিলো তাদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে। এর মধ্যে একটি সৃষ্ম বিষয় রয়েছে, কিছুটা চিন্তা—ভাবনা করলে যা সহজেই বোঝা যায়। যারা ফিরিয়ে নিচ্ছিলো তারা সে সমাজে সবার চোথের সামনেই ছিলো এবং সবখানে প্রকাশ্যেই কান্ধ করছিলো। তাই তাদের নাম নিয়ে বলার প্রয়োজন ছিলো না। তাদের সরাসরি সমোধন করাও ছিলো নিরর্থক। কারণ, তারা নিজেদের বার্থের জন্যই মানুষকে এক আল্লাহর দাসত্ব থেকে ফিরতে এবং অন্যদের দাসত্বে শৃঙ্খলিত করতে এবং করিয়ে রাখতে প্রচেষ্টা চালিয়ে যাচ্ছিলো। এটা জানা কথা যে, এ ধরনের লোকদের ব্ঝালেও

# ٳڽٛؾۘٛػٛڡؙؗۯۉٲڣٳڽؖٵڷڡۼؘؿۜۼٛٮػٛڗٷۘڵؽۯۻ۬ؽڵۼؚڹٵڋؚٵڷڪڣٛڔٷٳڽٛ ؾۺٛڪڔۉٳؽڔٛۻڎڶػۯٷڵؾڔۯٷٳڔۯ؋ۧؖۊۣۯۯٲۻٛڔؽ؞ؿؖڔٳڶۯڹ۪ۜڝٛۯ ۺۧڿؚڡؙػٛۯڣؽڹؚۜڹؖڴۯؠؚۿٵػؙڹڗٛڗؿۧۿڷۉڹٵۣڹؖڎۼڶؚؽڗؙؠڹؘٳٮؚٵڵڞ۠ڰۉڕ۞

यि তোমরা কৃষরী করো তাহলে আল্লাহ তোমাদের মুখাপেক্ষী নন। ১৯ কিন্তু তিনি তাঁর বান্দার জন্য কৃষরী আচরণ পছন্দ করেন না। ২০ আর যিন তোমরা কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করো তাহলে তিনি তোমাদের জন্য তা পছন্দ করেন। ২১ আর কেউ – ই অপর কারো গোনাহর বোঝা বহন করবে না। ২২ অবশেষে তোমাদের সবাইকে তোমাদের রবের কাছে ফিরে যেতে হবে। তখন তিনি জ্ঞানাবেন তোমরা কি করছিলে। তিনি মনের খবর পর্যন্ত জ্ঞানেন।

তারা তা ব্ঝতে রাজি ছিল না। কারণ, না ব্ঝার মধ্যেই তাদের স্বার্থ নিহিত ছিল এবং ব্ঝার পরও তারা তাদের স্বার্থ ত্যাগ করতে আদৌ প্রস্তুত ছিল না। তবে জনসাধারণ যারা তাদের প্রতারণা ও চত্রতার ফাঁদে পতিত হচ্ছিলো তারা ছিল করুণার পাত্র। এ কারবারে তাদের কোন স্বার্থ ছিল না। তাই তাদেরকে ব্ঝালে ব্ঝতে পারতো এবং চোখ কিছ্টা খুলে যাওয়ার পরে তারা এও দেখতে পারতো যে, যারা তাদেরকে আল্লাহর নিকট থেকে সরিয়ে জন্যদের আন্তানার পথ দেখাচ্ছে তারা তাদের এ কারবার থেকে কি স্বার্থ হাসিল করছে। এ কারণেই গোমরাহীতে নিক্ষেপকারী মৃষ্টিমেয় লোকদের থেকে মৃথ ফিরিয়ে গোমরাহীর দিকে অগ্রসরমান জনসাধারণকে সম্বোধন করা হচ্ছে।

১৯. অর্থাৎ তোমাদের কৃষ্বীর কারণে তাঁর প্রভূত্বের সামান্যতম ক্ষতিও হতে পারে না। তোমরা মানলেও তিনি আল্লাহ, না মানলেও তিনি আল্লাহ আছেন এবং থাকবেন। তাঁর নিজের ক্ষমতায়ই তাঁর কর্তৃত্ব চলছে। তোমাদের মানা বা না মানাতে কিছু এসে যায় না। হাদীসে নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম বলেছেন যে, আল্লাহ বলেন ঃ

یا عبادی لو ان اولکم واخرکم وانسکم وجنکم کانوا علی افجر قلب رجل منگم ما نقص من ملکی شیئا -

"হে আমার বান্দারা, যদি তোমরা আগের ও পরের সমস্ত মানুষ ও জ্বিন তোমাদের মধ্যকার কোন সর্বাধিক পাপিষ্ঠ ব্যক্তির মত হয়ে যাও তাতেও আমার বাদশাহীর কোন ক্ষতি হবে না।" (মুসলিম)।

২০. অর্থাৎ নিজের কোন স্বার্থের জন্য নয়, বরং বান্দার স্বার্থের জন্য তার কৃফরী করা পছন্দ করেন না। কেননা, কৃফরী তাদের নিজেদের জন্যই ক্ষতিকর। এখানে একথা মনে রাখতে হবে যে, আল্লাহর ইচ্ছা ও অতিপ্রায় এক জিনিস এবং তাঁর সন্তুষ্টি সম্পূর্ণ ভির وَ إِذَا مَسَ الْإِنْسَانَ ضُرَّدَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُرَّ إِذَا خَوَّلَهُ نِعْهَةً مِّنْهُ نَسِيَ مَا كَانَ يَنْ عُوَّا إِلَيْهِ مِنْ قَبْلُ وَجَعَلَ سِهِ أَنْكَ ادًّا لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيْلِهِ • قُلْ تَهَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا ﴾ إنَّكَ مِنْ أَصْحَبِ النَّارِ ۞

মানুষের ওপর যখন কোন বিপদ আসে<sup>২৩</sup> তখন সে তার রবের দিকে ফিরে যায় এবং তাঁকে ডাকে।<sup>২৪</sup> কিন্তু যখন তার রব তাকে নিয়ামত দান করেন তখন সে ইতিপূর্বে যে বিপদে পড়ে তাঁকে ডাকছিলো<sup>২৫</sup> তা ভূলে যায় এবং অন্যদেরকে আল্লাহর সমকক্ষ মনে করতে থাকে<sup>২৬</sup> যাতে তারা আল্লাহর পথ থেকে তাকে গোমরাহ করে।<sup>২৭</sup> (হে নবী,) তাকে বলো, তোমার কুফরী দারা অল কিছুদিন মজা করে নাও। নিশ্চিতভাবেই তুমি দোযখে যাবে।

ভাব্রেকটি জিনিস। পৃথিবীতে ভাল্লাহর ইচ্ছার পরিপন্থী কোন কাজ হতে পারে না। কিন্তু তাঁর সন্তুষ্টির পরিপন্থী কাজ হতে পারে এবং রাত দিন হয়ে আসছে। উদাহরণ বরূপ ঃ পৃথিবীতে বেচ্ছাচারী ও জালেমদের শাসনকর্তা হওয়া, চোর ও ডাকাতদের অন্তিত্ব থাকা এবং হত্যাকারী ও ব্যতিচারীদের বর্তমান থাকা এ কারণেই সম্বব যে, আল্লাহ তা'আলা তাঁর রচিত প্রাকৃতিক বিধানে এসব অকল্যাণ ও অপকর্মের অন্তিত্ব লাভের অবকাশ রেখেছেন। তাছাড়া ডাদেরকে মন্দ কাজে লিগু হওয়ার সুযোগও তিনিই দেন এবং ঠিক তেমনিভাবে দেন যেমনভাবে সংকর্মণীলদের সংকাজ করার সুযোগ দেন। তিনি যদি এসব কাজ করার আদৌ কোন সুযোগ না রাখতেন এবং যারা এসব কাজ করে তাদের আদৌ কোন সুযোগই না দিতেন তাহলে পৃথিবীতে কখনো কোন অকল্যাণ আত্মপ্রকাশ করতো না। এসব কিছুই তাঁর ইচ্ছার ভিত্তিতে হচ্ছে। কিন্তু ইলাহী ইচ্ছার অধীনে কোন কাজ সংঘটিত হওয়ার অর্থ এই নয় যে, তার পেছনে আল্লাহর সন্তুষ্টিও রয়েছে। উদাহরণ স্বরূপ একথাটিকে এভাবে বুঝতে চেষ্টা করুন যে, কেউ যদি হারাম পন্থার মাধ্যমে তার রিযিক লাভের চেষ্টা করে তাহলে আল্লাহ তাকে ঐ পন্থায়ই রিষিক দান করেন। এটা তাঁর ইচ্ছা। কিন্তু তাঁর ইচ্ছার অধীনে চোর, ডাকাত বা ঘৃষখোরকে রিযিক দেয়ার অর্থ এ নয় যে, আল্লাহ চুরি, ডাকাতি এবং ঘুষও পছন্দ করেন। এখানে আল্লাহ তা'আলা একথাটিই বলছেন যে, তোমরা কুফরি করতে চাইলে করো। আমি জোর করে তাতে বাধা দিয়ে তোমাদেরকে মুমিন বানাবো না। তবে তোমরা বানা হয়ে স্রষ্টা ও পালনকর্তার সাথে কৃষ্ণরি করবে তাও আমার পছন্দ নয়। কারণ, তা তোমাদের জন্যই ক্ষতিকর। এতে আমার প্রভূত্বে আদৌ কোন আঁচড় লাগে না।

২১. এখানে 'কৃফর' এর বিপরীতে 'ঈমান' শব্দ ব্যবহার না করে 'শোকর' শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। এতে আপনা খেকেই এ বিষয়ের ইংগিত পাওয়া যায় যে, কৃফরী প্রকৃতপক্ষে অকৃতজ্ঞতা ও নেমক হারামির নাম আর ঈমান প্রকৃতপক্ষে কৃতজ্ঞতা প্রকাশের অনিবার্য 

# اَشَّهُ مُوَقَانِكُ اَنَّاءُ الَّيْلِ سَاجِلًا وَّقَائِمًا يَّحُنُرُ الْاَخِرَةَ وَيَرْجُواَ رَحْمَةُ رَبِّهِ وَقَائِمًا يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالنِّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالنِّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالنِّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالنِّذِينَ لَالْمُ وَالْمُوالِقُولِ الْإِلْمُ الْمِنْ فَالْمُونَ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللّ

(এ च्युक्तित षाठतगरे मुन्नत ना म्य च्युक्तित षाठतभ मुन्नत) य ष्यन्गछ, त्राएव दिणा भौड़ाग्र ७ मिष्कमा करत, षार्थताउटक छग्न करत এवर निरुष्तत त्ररसदत त्ररसण्य षाणा करत? এদেत षिरक्षम करता याता ष्वान्न এवर याता ष्वान्न ना छाता कि भतन्मत मयान रुख भारत? के करन विरोधक नृष्कित षिर्यक्रीतारे উপদেশ গ্रহণ करत।

দাবী। যে ব্যক্তির মধ্যে আল্লাহর দয়া ও মেহেরবানীর সামান্য অনুভ্তিও আছে সে ঈমান ছাড়া অন্য কোন পথ গ্রহণ করতে পারে না। এ কারণে 'শোকর' ও 'ঈমান' এমন ওতপ্রোতভাবে জড়িত যে, যেখানে শোকর থাকবে সেখানে ঈমানও অবশ্যই থাকবে। অপর দিকে যেখানে কৃফরী থাকবে সেখানে শোকর বা কৃতজ্ঞতা থাকার কোন প্ররই ওঠে না। কারণ কৃফরীর সাথে "শোকরের" কোন অর্থ হয় না।

২২. অর্থাৎ তোমাদের মধ্যকার প্রত্যেক ব্যক্তি নিচ্ছে তার কাছ-কর্মের ছন্য দায়ী। কেউ যদি অন্যদেরকে সন্তুষ্ট করার ছন্য কিংবা তার অসন্তুষ্টি থেকে বাঁচার ছন্য কৃষ্ণরী করে তাহলে সে লোকেরা তার কৃষ্ণরীর বোঝা নিজেদের মাথায় উঠিয়ে নেবে না। বরং তাকেই তার কাজের পরিণাম ভোগ করার ছন্য রেখে দেবে। সূত্রাং কৃষ্ণরীর ভ্রান্তি এবং সমানের সত্যতা যার কাছে পরিচ্চার হয়ে যাবে তার উচিত ভূল আচরণ পরিত্যাগ করে সঠিক আচরণ গ্রহণ করা এবং নিজের বংশ, জ্ঞাতি–গোষ্ঠী বা সম্প্রদায়ের সাথে থেকে নিজেকে আল্লাহর আযাবের উপযুক্ত না বানানো।

২৩. মানুষ বলতে এখানে সেসব কাফেরদের বৃঝানো হয়েছে যারা অকৃতক্ততার আচরণ করে যাচ্ছে।

২৪. অর্থাৎ সুদিনে সে যেসব উপাস্যকে ডাকতো সেই সময় তাদের কথা মনে হয় না। সে তথন তাদের ব্যাপারে নিরাশ হয়ে পড়ে এবং বিশ্ব-ছাহানের পালনকর্তা একমাত্র জাল্লাহর দিকে ফিরে যায়। সে যে তার মনের গতীরে জন্য উপাস্যদের ক্ষমতা ও ইখতিয়ারহীন হওয়ার জনুভূতি রাখে এবং জাল্লাহই যে প্রকৃত ক্ষমতা–ইখতিয়ারের মানিক এ বাস্তবতাবোধও তার মন–মস্তিকের কোথাও না কোথাও জবদমিত হয়ে পড়ে জাছে এটা যেন তারই প্রমাণ।

২৫. অর্থাৎ যে সময় সে অন্যসব উপাস্যদের পরিত্যাগ করে কেবল একক ও লা–শরীক আল্লাহর কাছেই প্রার্থনা করছিলো সে দুঃসময়ের কথা তার মনে থাকে না।

২৬. অর্থাৎ অন্যদের দাসত্ব করতে শুরু করে। তাদেরই আনুগত্য করে। তাদের কাছেই প্রার্থনা করে এবং তাদের সামনেই নযর–নিয়ান্ধ পেশ করতে শুরু করে।

# قُلْ يُعِبَادِ الَّذِيْنَ الْمُتُوااتَّقُوا رَبَّكُرُ لِلَّذِيْنَ اَحْسَنُوا فِي هٰنِ وِالنَّنْيَا حَسَنَةً \* وَارْضُ اللهِ وَاسِعَةً \* إِنَّهَا يُوَتَّى الصِّرُونَ اَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ

### ২ রুকু'

[হে নবী, (সা)] বলো, হে আমার সেসব বান্দা যারা ঈমান গ্রহণ করেছো, তোমাদের রবকে ভয় করো।<sup>২৯</sup> যারা এ পৃথিবীতে সদাচরণ গ্রহণ করেছে তাদের জন্য রয়েছে কল্যাণ।<sup>৩০</sup> আর আল্লাহর পৃথিবী তো অনেক বড়।<sup>৩১</sup> ধৈর্যশীলদেরকে তো অঢেল পুরস্কার দেয়া হবে।<sup>৩২</sup>

২৭. অর্থাৎ নিজে পথন্রষ্ট হয়েই ক্ষান্ত হয় না। অন্যদেরকেও একথা বলে পথন্রষ্ট করে যে, আমার ওপর যে বিপদ এসেছিলো তা অমুক হ্যরতের কিংবা অমুক ব্যর্গের বা অমুক দেবী ও দেবতাকে ন্যরানা পেশ করে দূর হয়েছে। এতে আরো অনেক মানুষ আল্লাহ ছাড়া অন্যান্য উপাস্থের ভক্ত ও অনুসারী হয়ে যায় আর প্রত্যেক জাহেল এ ধরনের অভিজ্ঞতা বর্ণনা করে জনসাধারণের গোমরাহী বাড়িয়ে তুলতে থাকে।

২৮. প্রকাশ থাকে যে, এখানে দুই শ্রেণীর মানুষের মধ্যে তুলনা করা হচ্ছে। এক শ্রেণীর মানুষ দৃঃসময় আসলে আল্লাহর দিকে ফিরে যায়। কিন্তু বাভাবিক পরিস্থিতিতে গায়রুল্লাহর বন্দেগী করে। আরেক শ্রেণীর মানুষ আল্লাহর আনুগত্য এবং তাঁর দাসত্বক তাদের স্থায়ী নীতি বানিয়ে নিয়েছে। রাতের অন্ধকারে আল্লাহর ইবাদাত করা তাদের একনিষ্ঠ হওয়ার প্রমাণ। এর মধ্যে প্রথম দলের অন্তর্ভুক্ত লোকদেরকে আল্লাহ তা'আলা জ্ঞানহীন বলে আখ্যায়িত করেছেন। এ ক্ষেত্রে তারা বড় বড় গ্রন্থাগার চষে থাকলেও কিছু এসে যায় না। আর দিতীয় দলের অন্তরভুক্ত লোকদেরকে জ্ঞানী বলে আখ্যায়িত করেছেন। এ ক্ষেত্রে একেবারে নিরক্ষর হলেও কিছু এসে যায় না। কারণ, প্রকৃত ব্যাপার হচ্ছে সত্য সম্পর্কে জ্ঞান ও তদানুযায়ী কাজ। এর ওপরেই মানুষের সাফল্য নির্ভরশীল। আল্লাহ তা'আলা বলেন ঃ এই দুই শ্রেণীর মানুষ কি করে সমান হতে পারে। কি করে সম্ভব যে, তারা দুনিয়ায় মিলে মিশে একই নিয়ম–পন্থায় চলবে এবং আথেরাতেও একই পরিণামের সম্মুণীন হবে।

- ২৯. অর্থাৎ শুধু মেনে নেবে তাই নয়, বরং তার সাথে সাথে তাকওয়াও অবলম্বন করো, আল্লাহ যেসব কান্ধ করতে আদেশ দিয়েছেন তার ওপর আমল করো, যেসব কান্ধ করতে নিষেধ করেছেন তা থেকে দূরে থাকো এবং আল্লাহর কাছে ন্ধবাবদিহির কথা মনে রেখে দুনিয়াতে কান্ধ করো।
- ৩০. দুনিয়া ও আথেরাত উভয়টির কল্যাণ। তাদের দুনিয়া ও আথেরাত উভয় জগতেরই কল্যাণ সাধিত হবে।
- ৩১. অর্থাৎ যদি একটি শহর, অঞ্চল বা দেশ আল্লাহর বান্দাদের জন্য সংকীর্ণ হয়ে গিয়ে থাকে তাহলে যেখানে বিপদাপদ নেই সেখানে চলে যাও।

قُلْ إِنِّنَ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُنَ اللهَ مُخْلِطًا لَهُ الرِّيْنَ ﴿ وَأُمِرْتُ لِأَنْ اللهِ مُخْلِطًا لَهُ الرِّيْنَ ﴿ وَأُمِرْتُ لِأَنْ اللهَ الْمُسْلِمِيْنَ ﴿ قُلُ إِنِّى آخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّى عَنَابَ يَوْ إِ عَظِيْرٍ ﴿ قُلِ اللهَ اعْبُلُ مُخْلِطًا لَهُ دِينِي ﴿ فَاعْبُلُ وَا مَا شِئْتُمْ مِنْ دُو نِهِ \* قُلُ إِنَّ اللهَ اعْبُلُ مُخْلِطًا لَهُ دِينِي ﴿ فَاعْبُلُ وَا مَا شِئْتُمْ مِنْ وَا مَا شِئْتُمْ مِنْ وَا مَا شِئْتُمْ مِنْ وَا مَا مِنْ مُنْ وَا مَا مُنْ مُنْ وَا مَا مِنْ مُنْ وَا مَا مِنْ مُنْ وَا مَا مِنْ مُنْ وَا مَا مُنْ مُنْ وَا مَا مِنْ مُنْ وَا مَا مُنْ مُنْ مُنْ وَا مَا مُنْ مُنْ وَا مَا مُنْ مُنْ وَا مَا مُنْ مُنْ وَا مَا مُنْ مُنْ مُنْ وَا مَا مُنْ مُنْ مُنْ وَا مَا مُنْ مُنْ مُنْ وَا مُنْ مُنْ مُنْ وَا مَا مُنْ مُنْ وَا مَا مُنْ مُنْ وَا مَا مُنْ مُنْ وَا مُنَا لَا مُنْ مُنْ وَا مُؤْمِنُ وَا مُنْ مُنْ وَا مُنْ مُنْ مُنْ وَا مُنْ مُنْ مُنْ وَالْمُ مُنْ وَالْمُ مُنْ وَالْمُ مُنْ وَالْمُ مُنْ وَالْمُعُمُ وَالْمُ مُنْ وَالْمُ مُنْ وَالْمُ وَالْمُ مُنْ وَالْمُ مُنْ وَالْمُ مُنْ وَالْمُؤْمُ وَالْمُ اللَّهُ مُنْ وَالْمُ مُنْ وَالْمُ مُنْ وَالْمُ مُنْ وَالْمُ مُنْ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُعُمُوالُكُ مُوالِكُ مُنْ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ والْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُوالْمُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُعُلِمُ مُنْ مُوالْمُعُمُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَال

(दि नवी,) এদের বলো, আমাকে আদেশ দেয়া হয়েছে, যেন আমি একনিষ্ঠভাবে আল্লাহরই দাসত্ব করি। আমাকে এ আদেশও দেয়া হয়েছে যেন আমি সবার আগে মুসলমান হই। তত বলো, আমি যদি আমার রবের অবাধ্য হই তাহলে আমার একটি তয়ানক দিনের তয় আছে। বলে দাও, আমি আনুগত্যসহ একনিষ্ঠভাবে আল্লাহরই দাসত্ব করবো। তোমরা তাঁর ছাড়া আর যাদের ইচ্ছা দাসত্ব করতে থাকো। বলো, প্রকৃত দেউলিয়া তারাই যারা কিয়ামতের দিন নিজেকে এবং নিজের পরিবার-পরিজনকে ক্ষতির মধ্যে ফেলে দিয়েছে। ভাল করে শুনে নাও, এটিই হচ্ছে স্পষ্ট দেউলিয়াপনা। ত

৩২. যারা আল্লাহভীরুতা ও নেকীর পথে চলার ক্ষেত্রে সব রকমের দুঃখ-কষ্ট বরদাশত করেছে কিন্তু ন্যায়ের পথ থেকে সরেনি তার মধ্যে সেসব লোক অন্তরভুক্ত যারা দীন ও সমানের কারণে হিজরত করে দেশান্তরিত হওয়ার দুঃখ-কষ্ট সহ্য করবে এবং সেসব লোকও অন্তরভুক্ত যারা জুলুম-নির্যাতনে ভরা দেশে থেকে সাহসিকতার সাথে সব বিপদের মোকাবিলা করতে থাকবে।

৩৩. অর্থাৎ আমার কাজ শুধু অন্যদের বলা নয়, নিজে করে দেখানোও। আমি যে পথের দিকে মানুষকে আহবান জানাই সর্বপ্রথম আমিই সে পথে চলি।

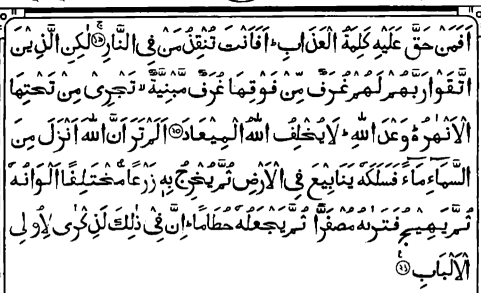
৩৪. কোন ব্যক্তির কারবারে খাটানো সমস্ত পুঁজি যদি নষ্ট হয়ে যায় এবং বাজারে তার পাওনাদারের সংখ্যা এত বেড়ে যায় যে, নিজের সবকিছু দিয়েও সে দায়মুক্ত হতে পারে না তাহলে এরূপ অবস্থাকেই সাধারণভাবে দেউলিয়াত্ব বলে। এখানে আল্লাহ তা'আলা কাফের ও মুশরিকদের জন্য এ রূপক ভাষাটিই ব্যবহার করেছেন। মানুষ এ পৃথিবীতে জীবন, আয়ু, জ্ঞান–বৃদ্ধি, শরীর, শক্তি, যোগ্যতা, উপায়–উপকরণ এবং সুযোগ–সুবিধা যত জিনিস লাভ করেছে তার সমষ্টি এমন একটি পুঁজি যা সে পার্থিব জীবনের কারবারে খাটায়। কেউ যদি এ পুঁজির সবটাই এই অনুমানের ওপর ভিত্তি করে খাটায় যে, কোন ইলাহ নেই কিংবা অনেক ইলাহ আছে আর সে তাদের বান্দা। তাকে কারো কাছে হিসেব দিতে হবে না, কিংবা হিসেব–নিকেশের সময় অন্য কেউ এসে তাকে রক্ষা করবে, তাহলে

لَهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ ظُلُلِّ مِنَ النَّارِوَمِنْ تَحْتِهِمْ ظُلُلُ الْلِكَ يُخَوِّنَ اللهِ عِبَادِهَ اللَّاعُوْتَ اَنْ يَعْبُكُوهَا عِبَادِهَ اللَّاعُوْتَ اَنْ يَعْبُكُوهَا وَانَا بُوْا اللَّاعُوْتَ اَنْ يَعْبُكُوهَا وَانَا بُوْا إِلَى اللهِ لَهُمُ الْبُشْرِي عَنَيْشِرْ عِبَادِهُ النِّيْ يَنْ يَسْتَعِعُونَ الْقُولَ وَانَا بُوْا إِلَى اللهِ لَهُمُ الْبُكُ النِّيْ عَنْ اللهِ وَاولَئِكَ مَمْ الله وَاولَئِكَ مَمْ اولُوا الْاَلْبَابِ ١٠

তাদেরকে মাথার ওপর থেকে এবং নীচে থেকে আগুনের স্তর আচ্ছাদিত করে রাখবে। এ পরিণাম সম্পর্কেই আল্লাহ তাঁর বান্দাদের ভীতি প্রদর্শন করেন, হে আমার বান্দারা, আমার গযব থেকে নিজেদের রক্ষা করো। কিন্তু যেসব লোক তাগুতের<sup>তি দা</sup>সত্ব বর্জন করেছে এবং আল্লাহর দিকে ফিরে এসেছে তাদের জন্য স্–সংবাদ। [হে নবী (সা)] আমার সেসব বান্দাদের সুসংবাদ দিয়ে দাও যারা মনোযোগ দিয়ে কথা শোনে এবং তার ভাল দিকটি অনুসরণ করে। <sup>৩৬</sup> এরাই সেসব মানুষ যাদের আল্লাহ হিদায়াত দান করেছেন এবং এরাই বুদ্ধিমান।

তার অর্থ হচ্ছে সে ক্ষতিগ্রস্ত হলো এবং নিজের সবকিছু খুইয়ে বসলো। এটা হচ্ছে প্রথম ক্ষতি। দ্বিতীয় ক্ষতি হচ্ছে, এ ভ্রান্ত অনুমানের ভিত্তিতে সে যত কাজই করলো সেসব কাজের ক্ষেত্রে সে নিজেকে সহ দুনিয়ার বহু মানুষ, তবিষ্যৎ বংশধর এবং আল্লাহর আরো বহু সৃষ্টির ওপর জীবনভর জুলুম করলো। তাই তার বিরুদ্ধে অসংখ্য দাবী আসলো। কিন্তু তার কাছে এমন কিছুই নেই যে, সে এসব দাবী পূরণ করতে পারে। তাছাড়া আরো একটি ক্ষতি হচ্ছে, সে নিজেই শুধু ক্ষতিগ্রস্ত হলো না, বরং নিজের সন্তান–সন্ততি, প্রিয়জন ও আত্মীয়–স্বজন এবং বন্ধু–বান্ধব ও স্বজাতিকেও তার ভ্রান্ত শিক্ষা–দীক্ষা এবং ভ্রান্ত দৃষ্টান্ত দ্বারা ক্ষতিগ্রস্ত করলো। এ তিনটি ক্ষতির সমষ্টিকে আল্লাহ তা'আলা সৃম্পষ্ট ক্ষতি বলে আখ্যায়িত করেছেন।

তেই। তাই বিদ্রোহী না বলে যদি 'তাগুত' (বিদ্রোহ) বলা হয় তাহলে তার অর্থ হয় চরম মাত্রার বিদ্রোহী। উদাহরণ স্বরূপ কাউকে সুন্দর বলার পরিবর্তে যদি সৌন্দর্য বলা হয় তাহলে তার অর্থ হয় চরম মাত্রার বিদ্রোহী। উদাহরণ স্বরূপ কাউকে সুন্দর বলার পরিবর্তে যদি সৌন্দর্য বলা হয় তাহলে তার অর্থ হয় সে যারপর নাই সুন্দর। আল্লাহ ছাড়া অন্য সব উপাস্যদের তাগুত বলার কারণ হলো, আল্লাহ ছাড়া অন্যদের দাসত্ব করা তো নিছক বিদ্রোহ। কিবু যে অন্যদের দিয়ে নিজের দাসত্ব করায় সে চরম পর্যায়ের বিদ্রোহী। (আরো ব্যাখ্যার জন্য দেখুন, তাফহীমূল কুরআন, আল–বাকারাহ, টীকা, ২৮৬; আন নাহল, টীকা, ৩২)। এখানে ব্যাধ্যান চাইল বিদ্রোহী অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।



(হে नवी,) यে चािक्तिक षायाव দেয়ার সিদ্ধান্ত হয়ে গিয়েছে তাকে কে রক্ষা করতে পারে? <sup>৩৭</sup> যে আগুনের মধ্যে পড়ে আছে তাকে কি তুমি রক্ষা করতে পার? তবে যারা তাদের রবকে ভয় করে চলছে তাদের জন্য রয়েছে বহুতল সু উচ্চ বৃহৎ প্রাসাদ যার পাদদেশ দিয়ে ঝর্ণাধারাসমূহ প্রবাহিত হতে থাকবে। এটা আগ্রাহর প্রতিশ্রুতি। আগ্রাহ কখনো তার প্রতিশ্রুতি ভঙ্গ করেন না।

তোমরা कि দেখো না, আল্লাহ আসমান থেকে পানি বর্ষণ করেছেন। তারপর তাকে পৃথিবীর ওপর যোত, ঝর্ণাধারা এবং নদীর আকারে<sup>৩৮</sup> প্রবাহিত করেছেন। অতপর সেই পানি দ্বারা তিনি নানা রংএর শস্য উৎপাদন করেন। পরে সে শস্য পেকে শুকিয়ে যায়। তারপর তোমরা দেখতে পাও যে, তা হলুদ বর্ণ ধারণ করেছে। অবশেষে আল্লাহ তা ভৃষিতে পরিণত করেন। নিক্যাই জ্ঞান-বৃদ্ধি ও বিবেকসম্পন্নদের জন্য এর মধ্যে শিক্ষা রয়েছে।<sup>৩৯</sup>

তাই اَنْ يُعْيَبُوهَا वना रहारह। यपि এकवठन रहा ठारहन वावक्छ नम्

৩৬. এ আয়াতের দু'টি অর্থ হতে পারে। একটি অর্থ হচ্ছে, তারা যে কোন কথা শুনলেই তা অনুসরণ করে না। তারা প্রত্যেকের কথা শুনে তা নিয়ে চিন্তা—ভাবনা করে এবং যেটি ন্যায় ও সত্য কথা তা গ্রহণ করে। আরেকটি অর্থ হচ্ছে, তারা কোন কথা শুনে তার ভুল অর্থ করার চেষ্টা করে না বরং তার ভাল অর্থ গ্রহণ করে।

৩৭. অর্থাৎ যে নিজেই নিজেকে আল্লাহর আযাবের উপযুক্ত বানিয়ে নিয়েছে এবং আল্লাহও তাকে শান্তি দানের ফায়সালা করেছেন।

# ٱفَمَنْ شَرَحَ اللهُ صَنْ رَهُ لِلْإِسْلَا اِفْهُوعَلَى نُوْرِضْ رَبِّهِ \* فَوَيْلُ لِلْقَسِيَةِ الْعَامُ مُوْرِضٌ رَبِّهِ \* فَوَيْلُ لِلْقَسِيَةِ عَلَى نُوْرِضْ رَبِّهِ \* فَوَيْلُ لِلْقَسِيَةِ عَلَى مُوْرِضٌ رَبِّهِ \* فَوَيْلُ لِلْقَاسِيَةِ عَلَى مُوْرِضٌ وَكُولُ لِلْقَاسِيَةِ عَلَى مُوْلِيَ عَلَى مُوْلِيَ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَى مُلْلٍ مُّرِيْنٍ ﴿ وَلَوْلَكَ فِي مُلْلٍ مُّرِيْنٍ ﴿ وَلَوْلَكَ فِي مُلْلٍ مُرْمِنٌ وَكُولًا لللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ

৩ রুকু'

षान्नार ज'थामा य चाङित चक्ष रेमनायित छन्। উन्युक्त करत निरारहन<sup>80</sup> এবং य षान्नारत पक्ष त्यरक थाना जानार्ज निर्मार अर्थ त्यि (त्र चाङित यज राज भारत य अम्व कथा त्यरक कान निक्षार अर्थ करति। स्वश्म त्य नाकत्मत छन्। यामित अस्वत षान्नारत উপদেশ वागीराज षाता विभी कर्छात रहा गिरारह। <sup>82</sup> तम मुन्भेष्ठ भागतारीत यद्या जूटव षाहि।

৩৮. মূল আয়াতে ينابيع শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে যা এ তিনটি জিনিস বুঝাতেই ব্যবহার করা হয়।

৩৯. অর্থাৎ এ থেকে একজন বৃদ্ধিমান মানুষ এ শিক্ষা গ্রহণ করে যে, দ্নিয়ার এ জীবন ও এর সব সৌন্দর্য ও চাকচিক্য অস্থায়ী। প্রতিটি বসন্তের পরিণামই শরতের মিলনতা এবং যৌবনের পরিণাম বার্ধক্য ও মৃত্যু। প্রতিটি উত্থানই অবশেষে পতনে পরিণতি লাভ করে। সূতরাং এ পৃথিবী এমন জিনিস নয় যার সৌন্দর্যে মৃশ্ধ হয়ে মানুষ আল্লাহ ও আথেরাতকে ভূলে যেতে পারে এবং এখানকার ক্ষণস্থায়ী বসন্তের মজা উপভোগ করার জন্য এমন আচরণ করবে যা তার পরিণামকে ধ্বংস করবে। তাছাড়া একজন বৃদ্ধিমান লোক এসব দৃশ্য দেখে শিক্ষা গ্রহণ করে যে, এ দ্নিয়ার বসন্ত ও শরত আল্লাহর ইখতিয়ারে। তিনি যাকে ইছা উত্থান ঘটান এবং যাকে ইছা দুর্দশাগ্রন্ত করেন। আল্লাহ যাকে সমৃদ্ধ ও উন্নত করছেন তার বেড়ে ওঠা যেমন কেউ রোধ করতে পারে না। তেমনি আল্লাহ যাকে ধ্বংস করতে চান তাকে মাটিতে মিশে যাওয়া থেকে রক্ষা করতে পারে এমন শক্তিও কারো নেই।

৪০. অর্থাৎ এ সমস্ত বাস্তব ব্যাপার ঘারা শিক্ষা গ্রহণ এবং ইসলামকে অকাট্য ও নির্ভুল সত্য বলে মেনে নেয়ার যোগ্যতা ও সুযোগ আল্লাহ যাকে দিয়েছেন। কোন ব্যাপারে মানুষের বক্ষ উন্ফুক্ত হয়ে যাওয়া মূলত এমন একটি মানসিক অবস্থার নাম, যখন তার মনে উক্ত বিষয় সম্পর্কে কোন দুচিন্তা বা দিখা–দ্বন্ধু কিংবা সন্দেহ–সংশয় থাকে না এবং কোন বিপদের আতাস বা কোন ক্ষতির আশংকাও তাকে ঐ বিষয় গ্রহণ করতে বাধা দিতে পারে না। বরং সে পূর্ণ মানসিক তৃত্তির সাথে এ সিদ্ধান্ত করে যে, এ জিনিসটি ন্যায় ও সত্য। তাই যাই ঘটুক না কেন আমাকে এর ওপরই চলতে হবে। এ ধরনের সিদ্ধান্ত নিয়ে কোন ব্যক্তি যখন ইসলামের পথ অবলম্বন করে তখন আল্লাহ ও রস্লের পক্ষ থেকে যে নির্দেশই আসে তা সে অনিচ্ছায় নয় খুশী ও আগ্রহের সাথে মেনে নেয়। কিতাব ও সুনাহ থেকে যে অকাইদ ও ধ্যান–ধারণা এবং যে নীতিমালা ও নিয়ম–কানুন তার সামনে আসে তা সে এমনভাবে গ্রহণ করে যেন সেটাই হৃদয়ের প্রতিধ্বনি। কোন অবৈধ সুবিধা পরিত্যাগ করতে তার কোন অনুশোচনা হয় না। সে মনে করে ঐগুলো তার

الله نول آحس الحريث كِتبامتشابِها مَثَانِي وَ تَقْشِعُ مِنْهُ جَلُود الّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُمْ وَمَ تَلِينَ جَلُودهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ فَلِكَهُنَى اللهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يَضُلِ الله فَهَا لَهُ مِنْ هَادٍ فَ

আল্লাহ সর্বোত্তম বাণী নাযিল করেছেন, এমন একটি গ্রন্থ যার সমস্ত অংশ সামঞ্জস্যপূণ<sup>80</sup> যার মধ্যে বিভিন্ন বিষয়ের পুনরাবৃত্তি করা হয়েছে। এসব শুনে সে লোকদের লোম শিউরে ওঠে যারা তাদের রবকে ভয় করে। তারপর তাদের দেহমন বিগলিত হয়ে আল্লাহর স্বরণের প্রতি আকৃষ্ট হয়। এটা হচ্ছে আল্লাহর হিদায়াত। এর দারা তিনি যাকে ইচ্ছা সঠিক পথে নিয়ে আসেন। আর যাকে আল্লাহ নিজেই হিদায়াত দান করেন না তার জন্য কোন হিদায়াতকারী নেই।

জন্য কল্যাণকর কিছু ছিল না। বরং তা ছিল একটি ক্ষতি যা থেকে সে আল্লাহর অনুগ্রহে রক্ষা পেয়েছে। অনুরূপ ন্যায় ও সত্যের ওপর কায়েম থাকার কারণে তার যদি কোন ক্ষতি হয় তাহলে সে সেই জন্য আফসোস করে না, ঠাণ্ডা মাথায় তা বরদাশত করে এবং আল্লাহর পথ থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয়ার পরিবর্তে তার কাছে ঐ ক্ষতি হালকা মনে হয়। বিপদাপদ আসলে তার এ একই অবস্থা হয়। সে মনে করে, আমার দ্বিতীয় কোন পথই নেই— এ বিপদ থেকে বাঁচার জন্য, যে পথ দিয়ে আমি বের হয়ে যেতে পারি। আল্লাহর সরল সোজা পথ একটিই। আমাকে সর্বাবস্থায় ঐ পথেই চলতে হবে। বিপদ আসলে আসুক।

- 8). অর্থাৎ জ্ঞানের আলো হিসেবে সে আল্লাহর কিতাব ও রস্লের সুনাত লাভ করেছে যার উজ্জ্বল আলোতে সে জীবনে চলার অসংখ্য ছোট ছোট পথের মধ্যে কোন্টি ন্যায় ও সত্যের সোজা রাস্তা তা প্রতি পদক্ষেপে স্পষ্ট দেখতে পায়।
- ৪২. "শরহে সদর" (উন্মুক্ত বক্ষ বা খোলা মন) এর বিপরীতে মানুষের মনের দু'টি অবস্থা হতে পারে। একটি হচ্ছে 'দ্বীকে সদর' (বক্ষ সংকীর্ণ হয়ে যাওয়া, মন সংকীর্ণ হয়ে যাওয়া) এর অবস্থা। এ অবস্থায় মনের মধ্যে ন্যায় ও সত্য প্রবেশের কিছু না কিছু অবকাশ থাকে। দিতীয়টি 'কাসাওয়াতে কাল্ব' (মন কঠিন হয়ে যাওয়া) এর অবস্থা। এ অবস্থায় মনের মধ্যে ন্যায় ও সত্য প্রবেশের কোন সুযোগই থাকে না। দ্বিতীয় অবস্থাটি সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা বনছেন ঃ যে ব্যক্তি এ পর্যায়ে পৌছে গিয়েছে তার জন্য সর্বাত্তাক ধ্বংস ছাড়া আর কিছু নেই। এর অর্থ হচ্ছে, মনের সংকীর্ণতার সাথে হলেও কেউ যদি একবার ন্যায় ও সত্যকে কোনভাবে গ্রহণ করতে প্রস্তুত হয়ে যায় তাহলেও তার জন্য রক্ষা পাওয়ার কিছু না কিছু সন্তাবনা থাকে। আয়াতের বর্ণনাভঙ্গি হতে এ দ্বিতীয় বিষয়টি আপনা থেকেই প্রকাশ পায়। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা তা সুম্পষ্ট করে বলেননি। কারণ, যারা রস্পুল্লাহ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের বিরোধিতায় জেদ ও হঠকারিতা করতে একপায়ে দাঁড়িয়ে ছিল এবং এ সিদ্ধান্ত নিয়ে বসেছিলো যে, কোনমতেই তাঁর কোন কথা মানবে না, আয়াতের প্রকৃত উদ্দেশ্য ছিল তাদেরকে সাবধান করা। তাদেরকে এ মর্মে

أَفَى آتَ قَى بِوَجْهِم سُوْءَ الْعَنَابِ يَوْ اَلْقِيمَةِ وَقِيلَ لِلظَّلِمِينَ دُوْقُواْ مَا كُنْتَ مَ تَكْسِبُونَ ﴿ كُنَّ بَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَا تَلْمَرُ الْعَنَابُ مِنْ مَا كُنْتُمْ لَا يَسْعُرُونَ ﴿ كُنَّ بَ اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَا تَلْمَرُ الْعَنَابُ مِنْ مَنْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ فَا ذَا قَهُمُ اللّهُ الْحِزْى فِي الْحَيُوةِ النَّنْيَا \* وَلَعَنَابُ مَنْ الْمُ الْحِزَةِ النَّنْيَا \* وَلَعَنَابُ اللهُ الْحِزْةِ الْالْخِرَةِ النَّانْيَا \* وَلَعَنَابُ اللهُ الْحِزَةِ الْالْخِرَةِ الْكُنْيَا \* وَلَعَنَابُ وَلَعَنَابُ وَلَعَنَابُ وَلَعَنَابُ وَلَعَنَابُ وَلَعَنَا اللهُ الْحِرَةِ الْالْخِرَةِ الْكَبْرُ لَوْكَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴿

তুমি সে ব্যক্তির দুর্দশা কি করে উপলব্ধি করবে যে কিয়ামতের দিন আল্লাহর আযাবের কঠোর আঘাত তার মুখমগুলের ওপর নেবে?<sup>88</sup> এসব জালেমদের বলে দেয়া হবে ঃ এখন সেসব উপার্জনের ফল ভোগ করো যা তোমরা উপার্জন করেছিল।<sup>84</sup> এদের পূর্বেও বহু লোক এভাবেই অস্বীকার করেছে। শেষ পর্যন্ত এমন এক দিক থেকে তাদের ওপর আযাব আপতিত হয়েছে যা তারা কল্পনাও করতে পারতো না। আল্লাহ দুনিয়ার জীবনেই তাদেরকে লাঙ্কুনার শিকার করেছেন। আখেরাতের আযাব তো তার চেয়েও অধিক কঠোর। হায়। তারা যদি তা জানতো।

সাবধান করা হয়েছে যে, তোমরা তোমাদের এ জিদ ও হঠকারিতাকে অত্যন্ত গর্বের বিষয় বলে মনে করে থাকো। কিন্তু আল্লাহর যিকর এবং তাঁর পক্ষ থেকে আসা উপদেশ বাণী শুনে বিনয় হওয়ার পরিবর্তে কেউ যদি আরো বেশী কঠোর হয়ে যায় তাহলে একজন মানুষের জন্য এর চেয়ে বড় অযোগ্যতা ও দুর্তাগ্য আর কিছুই নেই।

- 8৩. ঐ সব বাণীর মধ্যে কোন বৈপরীত্য ও বিরোধ নেই। প্রথম থেকে শেষ পর্যন্ত গোটা কিতাব একই দাবী, একই আকীদা–বিশ্বাস এবং চিন্তা ও কর্মের একই আদর্শ পেশ করে। এর প্রতিটি অংশ অন্য সব অংশের এবং প্রতিটি বিষয় অন্য সব বিষয়ের সত্যায়ন, সমর্থন এবং ব্যাখ্যা ও বিশ্লেষণ করে। অর্থ ও বর্ণনা উভয় দিক দিয়েই এ গ্রন্থের পূর্ণ মিল ও সামজ্বস্য (Consistency) বিদ্যমান।
- 88. মানুষ মুখমণ্ডলের ওপর কোন আঘাত তখনই গ্রহণ করে যখন সে পুরোপুরি অক্ষম ও নিরুপায় হয়ে পড়ে। অন্যথায় যতক্ষণ পর্যন্ত তার মধ্যে প্রতিরোধের সামান্যতম শক্তিও থাকে ততক্ষণ পর্যন্ত সে শরীরের প্রত্যেকটি অংশে আঘাত সহ্য করতে থাকে কিন্তু মুখের ওপর আঘাত লাগতে দেয় না। তাই এখানে ঐ ব্যক্তির চরম অসহায়ত্বের চিত্র অংকন করা হয়েছে এই বলে যে, সে নিজের মুখের ওপর চরম আঘাত সহ্য করবে।
- 8৫. মূল আয়াতে کسب শদ ব্যবহৃত হয়েছে। কুরআন মজীদের পরিভাষায় کسب শদের অর্থ হচ্ছে ব্যক্তি তার কর্মের ফলম্রুতি হিসেবে শাস্তি ও পুরস্কারলাতের যে উপযুক্ততা অর্জন করে তাই। সৎকর্মশীল ব্যক্তিদের আসল উপার্জন হচ্ছে এই যে, সে তার কাজের ফলম্রুতিতে আল্লাহর কাছে পুরস্কারের যোগ্য হয়ে যায়। আর গোমরাইী ও

وَلَقَنْ مَرْبَنَا لِلنَّاسِ فِي هٰنَ الْقُوْانِ مِنْ كُلِّ مَثَلِ آعَلَّهُمْ يَتَنَكَّوُونَ اللهُ مَثَلًا رَجُلًا فِيهِ قُوْانَا عَرَبِياً غَيْرَ ذِي عِوجٍ لَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ فَوْسَالُهُ مَثَلًا اللهُ مَثَلًا الْكُمْلُ فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَشْكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلِ مَلْ يَشْتُونِ فَرَيْ اللهُ مَثَلًا الْكُمْلُ فِيهِ مَثَلًا الْكُمْلُ فِي اللهَ مَثَلًا الْكُمْلُ فِي اللهَ مَثِلًا اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

व कृत्रवात्नित प्रांध वाभि मानूरित बना नाना तकरात उपमा लिंग करति यार्छ वाता मान्यान रात्र यात्र, वात्रवी वायात कृत्रवान है — यार्छ कान वक्रवा तन्दे। है १ यार्छ वाता मन पितिपाम स्थरक तक्षा पात्र। वात्राद्य वक्षि उपमा लिंग कर्ताहन। विकास क्रिवाम मन पितिपाम स्थरक तक्षा पात्र। वात्राद्य वक्षि उपमा लिंग कर्ताहन। वक्षा निर्देश कार्य कर्ति विवास विकास पित्रव विवास विकास विकास विवास विवास

বিপথগামিতা অবলমনকারী ব্যক্তিদের প্রকৃত উপার্জন হচ্ছে, সে শান্তি যা সে আখেরাতে লাভ করবে।

- ৪৬. অর্থাৎ এ কিতাব অন্য কোন ভাষায় নাযিল হয়নি যে, তা ব্ঝার জন্য মকা ও আরবের লোকদের কোন অনুবাদক বা ব্যাখ্যাকারের দরকার হয়। এ কিতাব তাদের নিজের ভাষায় নাযিল হয়েছে। যা তারা নিজেরাই সরাসরি বুঝতে সক্ষম।
- 89. অর্থাৎ তার মধ্যে কোন বক্রতা বা জটিলতাপূর্ণ কোন কথা নেই যে, তা বুঝা সাধারণ মানুষের জন্য কঠিন হবে। বরং এর মধ্যে পরিষ্কারতাবে সহজ–সরল কথা বলা হয়েছে। প্রত্যেক ব্যক্তি এখান থেকে জেনে নিতে পারে এ গ্রন্থ কোন জিনিসকে ভ্রান্ত বলে এবং কেন বলে? কোন্ জিনিসকে সঠিক বলে এবং কিসের ভিত্তিতে? কি স্বীকার করাতে চায় এবং কোন্ জিনিস অস্বীকার করাতে চায়। কোন্ কোন্ কাজের নির্দেশ দেয় এবং কোন্ কাজে বাধা দেয়।
- ৪৮. এ উপমাতে জাল্লাহ তা'জালা শিরক ও তাওহীদের পার্থক্য এবং মানব দ্বীবনের ওপর এ দৃ'টির প্রতাব এমন পরিকারভাবে বর্ণনা করেছেন যে, এতো বড় বিষয়কে এর চেয়ে সংক্ষিপ্ত কথায় এবং এতটা কার্যকর পন্থায় বৃঝিয়ে দেয়া সম্ভব নয়। একথা সবাই

বীকার করবে যে, যে ব্যক্তি অনেক মালিক বা মনিবের অধীন এবং তারা প্রত্যেকেই তাকে নিজের দিকে টানে। তারা এমন বদমেজাজী যে, প্রত্যেকে তার সেবা গ্রহণ করতে চায় কিন্তু অন্য মালিকের নির্দেশ পালনের সুযোগ তাকে দেয় না, তাছাড়া তাদের পরস্পর বিরোধী নির্দেশ শুনতে গিয়ে যার নির্দেশই সে পালন করতে অপারগ হয় সে তাকে শুধ্ ধমক ও বকাঝকা দিয়েই ক্ষান্ত হয় না, বরং শান্তি দিতেও বদ্ধপরিকর হয়, এমন ব্যক্তির জীবন অনিবার্যরূপেই অত্যন্ত সংকীর্ণতার মধ্যে পতিত হবে। পক্ষান্তরে যে ব্যক্তি একই মনিবের চাকর সে ব্যক্তি অতীব আরাম ও শান্তিতে জীবন যাপন করবে। তাকে অন্যকারো খেদমত এবং সন্তোষ বিধান করতে হয় না। এটা এমন সহজ সরল কথা যা বুঝার জন্য বড় বেশী চিন্তা—ভাবনা করার প্রয়োজন হয় না। এ উপমা পেশ করার পর কারো জন্য একথা বুঝাও কঠিন নয় যে এক আল্লাহর দাসত্বে মানুষের জন্য যে শান্তি ও নিরাপত্তা আছে বহু সংখ্যক ইলাহর দাসত্ব করে কখনো তা লাভ করা যেতে পারে না।

এখানে একথাও ভালভাবে বুঝে নেয়া দরকার যে, পাথরের মূর্তির সাথে বহু সংখ্যক বক্র স্বভাবের এবং পরস্পর কলহপ্রিয় মনিবদের উপমা খাটে না। এ উপমা সেসব জীবন্ত মনিবদের ক্ষেত্রেই খাটে যারা কার্যতই পরস্পর বিরোধী নির্দেশ দান করে এবং বাস্তবেও তাকে নিজের দিকে টানতে থাকে। পাথরের মূর্তি কাকে কবে আদেশ দেয় এবং কাকে কখন নিজের খেদমতের জন্য ডাকে? এ তো<sup>্</sup>জীবন্ত মনিবদের কাজ। মানুষের নিজের প্রবৃত্তির মধ্যে এক মনিব বসে আছে। সে নানা রকমের ইচ্ছা-আকাংখা তার সামনে পেশ করে এবং তা পুরণ করতে বাধ্য করে। আরো অসংখ্য মনিব ও প্রভু আছে। তারা ঘরের মধ্যে, বংশের মধ্যে, জ্ঞাতি–গোষ্ঠির মধ্যে, জাতি ও দেশের সমাজের মধ্যে, ধর্মীয় নেতাদের মধ্যে, শাসক ও আইন প্রণেতাশের মধ্যে, কায়কারবার ও জীবিকার গণ্ডির মধ্যে এবং পৃথিবীর সভ্যতার ওপর প্রভাব কিস্তারকারী শক্তিসমূহের মধ্যে সর্বত্র বিদ্যমান। তাদের পরস্পর বিরোধী আকাংখা ও বিভিন্ন দাবী মানুষকে সবসময় নিজের দিকে টানতে থাকে। সে তাদের যার আকাংখা ও দাবী পূরণ করতে ব্যর্থ হয় সে তাকে নিজের কর্মের গণ্ডির মধ্যে শান্তি না দিয়ে ছাড়ে না। তবে প্রত্যেকের শান্তির উপকরণ ভিন্ন ভিন্ন। কেউ মনে আঘাত দেয়, কেউ অসন্তুষ্ট হয়, কেউ উপহাস করে, কেউ সম্পর্ক ছিন্ন করে। কেউ নির্বোধ বলে আখ্যায়িত করে. কেউ ধর্মের ওপর আক্রমণ করে এবং কেউ আইনের আশ্রয় নিয়ে শান্তি দেয়। মানুষের জন্য এ সংকীর্ণতা থেকে বাঁচার একটিই মাত্র উপায় আছে। আর তা হচ্ছে তাওহীদের পথ গ্রহণ করে শুধু এক আল্লাহর বান্দা হয়ে যাওয়া এবং গলদেশ থেকে অন্যদের দাসত্ত্বের শৃঙ্খল ছিড়ে দূরে নিক্ষেপ করা।

তাওহীদের পথ অবলয়ন করারও দু'টি পন্থা আছে এবং এর ফলাফলও ভিন্ন ভিন্ন।

একটি পন্থা এই যে, কেউ ব্যক্তিগত পর্যায়ে এক আল্লাহর বান্দা হয়ে থাকার সিদ্ধান্ত নেবে কিন্তু আশে–পানের পরিবেশ তার সহযোগী হবে না। এ ক্ষেত্রে তার জন্য বাইরের দন্দ্র–সংঘাত ও সংকীর্ণতা আগের চেয়েও বেড়ে যেতে পারে। তবে সে যদি সরল মনে এ পথ অবলম্বন করে থাকে তাহলে মনের দিক দিয়ে শান্তি ও তৃত্তি লাভ করবে। সে প্রবৃত্তির এমন প্রতিটি আকাংখা প্রত্যাখ্যান করবে যা আল্লাহর নির্দেশের পরিপন্থী বা যা পূরণ করার পাশাপাশি আল্লাহভীরুতার দাবী পূরণ করা যেতে পারে না। সে পরিবার, গোত্র, গোষ্ঠী, জাতি, সরকার, ধর্মীয় নেতৃত্ব এবং আর্থিক কর্তৃত্বেরও এমন কোন দাবী গ্রহণ করবে না

যা আল্লাহর আইনের সাথে সাংঘর্ষিক। এর ফলে সে সীমাহীন দৃঃখ-দুর্দশার সম্খীন হতে পারে তথা অনিবার্যরূপেই হবে কিন্তু তার মন এ ব্যাপারে পুরোপুরি পরিতৃপ্ত থাকবে যে, আমি যে আল্লাহর বালা তার দাসত্বের দাবী আমি সম্পূর্ণরূপে পূরণ করছি। আর আমি যাদের বালা নই আমার কাছে তাদের এমন কোন অধিকার নেই, যে কারণে আমি আমার রবের নির্দেশের বিরুদ্ধে তাদের দাসত্ব করবো। দুনিয়ার কোন শক্তিই তার থেকে মনের এ প্রশান্তি এবং আত্লার এ শান্তি ও তৃত্তি ছিনিয়ে নিতে পারে না। এমনকি তাকে যদি ফাঁসি কাষ্ঠেও চড়তে হয় তাহলে সে প্রশান্ত মনে ফাঁসি কাষ্ঠেও বুলে যাবে। সে একথা তেবে সামান্য অনুশোচনাও করবে না যে, আমি কেন মিথ্যা প্রতুদের সামনে মাথা নত করে আমার জীবন রক্ষা করলাম না।

আরে চটি পন্থা এই যে, গোটা সমাজ তাওহীদের ওপর প্রতিষ্ঠিত হয়ে যাক এবং সেখানে নৈতিক চরিত্র, সভ্যতা, সংস্কৃতি, শিক্ষা, ধর্ম, আইন-কানুন, রীতিনীতি ও দেশাচার, রাজনীতি, অর্থনীতি মোট কথা জীবনের প্রতিটি বিভাগের জন্য আকীদা-বিশ্বাস হিসেবে সেসব মূলনীতি মেনে নেয়া হোক এবং কার্যত চালু করা হোক যা মহান আল্লাহ তাঁর কিতাব ও রসূলের মাধ্যমে দিয়েছেন। আল্লাহর দীন যেটিকে গোনাহ বলবে আইন সেটিকেই অপরাধ হিসেবে গণ্য করবে, সরকারের প্রশাসনিক ব্যবস্থাপনা সেগুলোকে উৎখাত করার চেষ্টা করবে, শিক্ষা–দীক্ষা সেটি থেকে বাঁচার জন্য মন-মানসিকতা তৈরী করবে। মিম্বার ও মিহরাব থেকে এর বিরুদ্ধেই আওয়াজ উঠবে. সমাজ এটিকে দোষণীয় মনে করবে এবং জীবিকা অর্জনের প্রতিটি কায়-কারবারে তা নিষিদ্ধ হবে। অনুরূপভাবে আল্লাহর দীন যে জিনিসকে কল্যাণ ও সুকৃতি হিসেবে আখ্যায়িত করবে আইন তাকেই সমর্থন করবে। ব্যবস্থাপনার শক্তি তার লালন-পালন করবে। গোটা শিক্ষা ব্যবস্থা মন-মগজে সেটিকে বদ্ধমূল করতে এবং চরিত্র ও কর্মে প্রতিফলিত করার চেষ্টা করবে। মিম্বর ও মিহরাব তারই শিক্ষা দেবে, সমাজও তারই প্রশংসা করবে। তার ওপরেই প্রচলিত রীতিনীতি কার্যত প্রতিষ্ঠিত করবে এবং কায়–কারবার ও জীবন জীবিকার প্রক্রিয়াও সে অনুসারেই চলবে। এভাবেই মানুষ পূর্ণ আভ্যন্তরীণ ও বাহ্যিক শান্তি লাভ করে এবং বস্তুগত ও আধ্যাত্মিক উন্নতির সমস্ত দরজা তার জন্য খুলে যায়। কারণ, আল্লাহ ও গায়রুল্লাহর দাসত্ত্বের দাবীর যে দুন্দু-সংঘাত তা তখন প্রায় শেষ হয়ে যায়।

ইসলাম যদিও প্রত্যেক ব্যক্তিকে এই বলে আহবান জানায় যে, দ্বিতীয় অবস্থাটা সৃষ্টি হোক বা না হোক সর্বাবস্থায় সে তাওহীদকেই তার আদর্শ হিসেবে মেনে চলবে এবং সব রকম বিপদ–আপদ ও দৃঃখ–কষ্টের মোকাবিলা করে আল্লাহর দাসত্ব করবে। কিন্তু এ কথা অস্বীকার করা যায় না যে, ইসলামের চূড়ান্ত লক্ষ এ দ্বিতীয় অবস্থা সৃষ্টি করা। সমস্ত নবী ও রসূল আলাইহিমুস সালামের প্রচেষ্টা ও দাবীও এই যে, একটি মুসলিম উমাহর উখান ঘটুক যারা কৃষর ও কাফেরদের আধিপত্য থেকে মুক্ত হয়ে জামায়াত বন্ধতাবে আল্লাহর দীন অনুসরণ করবে। কুরআন ও সুরাত সম্পর্কে অজ্ঞ এবং বিবেক–বৃদ্ধিহীন না হয়ে কেউই একথা বলতে পারে না যে, নবী রসূল আলাইহিমুস সালামের চেষ্টা–সাধনার লক্ষ ছিল শুধু ব্যক্তিগত সমান ও আনুগত্য। সামাজিক জীবনে 'দীনে হক' বা ন্যায় ও সত্যের আদর্শ কায়েম করার উদ্দেশ্য আদৌ তাঁদের ছিল না।

# فَنَ اَظْلَمُ مِنْ كُنَ بَعَلَ اللهِ وَكَنَّ بَالِصَ قِ اِذْجَاءً اللهِ وَكَنَّ بَالصَّ قِ اِذْجَاءً اللهِ وَكَنَّ بَالصَّ قِ اِذْجَاءً اللهِ وَصَلَّقَ اللهِ عَلَى اللهِ وَصَلَّقَ اللهِ عَلَى اللهِ وَصَلَّقَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

৪ রুকু'

সে ব্যক্তির চাইতে বড় জালেম আর কে যে আল্লাহর প্রতি মিখ্যা আরোপ করেছে এবং তার সামনে যখন সত্য এসেছে তখন তা অস্বীকার করেছে? এসব কাফেরের জন্য কি জাহান্নামে কোন জায়গা নেই? আর যে ব্যক্তি সত্য নিয়ে এসেছে এবং যারা তাকে সত্য বলে মেনে নিয়েছে তারাই আযাব থেকে রক্ষা পাবে।

- ৪৯. এখানে "আলহামদুলিল্লাহ" এর অর্থ বুঝার জন্য মনের মধ্যে এ চিত্রটি জংকন করন যে, প্রোতাদের সামনে উপরোক্ত প্রশ্ন পেশ করার পর বক্তা কিছুক্ষণ চুপ করে থাকলেন যাতে তাওহীদের বিরোধিতাকারীদের কাছে তার কোন জ্বাব থাকলে যেন দিতে পারে। কিন্তু তাদের কাছ থেকে যখন কোন জবাব আসলো না এবং কোন দিক থেকে এ জবাবও আসলো না যে, দু'টি সমান, তখন বক্তা বললেন 'আলহামদুলিল্লাহ' অর্থাৎ আল্লাহর শুকরিয়া যে তোমরা নিজেরাও মনে মনে এ দু'টি অবস্থার পার্থক্য অনুভব করে থাকো। একজন মনিবের দাসত্বের চেয়ে জনেক মনিবের দাসত্ব উত্তম বা দু'টি সমান পর্যায়ের একথা বলার ধৃষ্ঠতা তোমাদের কারোই নেই।
- ৫০. অর্থাৎ একজন মনিবের দাসত্ব ও বহু সংখ্যক মনিবের দাসত্বের মধ্যকার পার্থক্য তো বেশ বৃঝতে পার কিন্তু এক প্রভূর দাসত্ব ও বহু সংখ্যক প্রভূর দাসত্বের মধ্যকার পার্থক্য যখন বৃঝানোর চেষ্টা করা হয় তখন অজ্ঞ সেজে বসো।
- ৫১. এ বাক্যাংশ ও পূর্ববর্তী বাক্যাংশের মধ্যে একটি সৃক্ষ শূন্যতা আছে যা স্থান কাল ও পূর্বাপর বিষয়ে চিন্তা করে যে কোন বৃদ্ধিমান ব্যক্তি নিজেই পূর্ণ করতে পারেন। এখানে এ বিষয়টি প্রচ্ছন আছে যে, তোমরা এতাবে একটি পরিষ্কার সহজ–সরল কথা সহজ–সরল উপায়ে এসব লোককে বুঝাছো আর এরা হঠকারিতা করে তোমাদের কথা তথু প্রত্যাখ্যানই করছে না বরং এ সুস্পষ্ট সত্যকে পরাভূত করার জন্য তোমাদের চরম শক্র হয়ে দাঁড়িয়েছে। ঠিক আছে। চিরদিন তোমরাও থাকবে না, এরাও থাকবে না। একদিন উত্যকেই মরতে হবে। তখন সবাই যার যার পরিণাম জানতে পারবে।
- ৫২. অর্থাৎ কিয়ামতের দিন আল্লাহ তা'আলার আদালতে যে মোকদ্দমা দায়ের হবে তাতে কোন্ লোকেরা শাস্তি লাভ করবে তা তোমরা আজই শুনে নাও। তাতে নিচিতভাবে সে লোকেরাই শাস্তি পাবে যারা এ মিথ্যা আকীদা গড়ে নিয়েছিলো যে, আল্লাহর সন্তা, গুণাবলী, ইখতিয়ার এবং অধিকারে অন্য কিছু সন্তাও শরীক আছে। তাদের আরো বড় অপরাধ ছিল এই যে, তাদের সামনে সত্য পেশ করা হয়েছে কিন্তু তারা তা মানেনি। বরং যিনি সত্য পেশ করেছে।

لَّهُ مَا يَشَاءُونَ عِنْ رَبِّهِ وَ ذَلِكَ جَزَّوُا الْهُ حَسِنِينَ ﴿ لِيكُفِّرَ اللهُ عَنْهُمْ اَ اللهُ حَسِنِينَ ﴿ لَيكُفِّرَ اللهُ عَنْهُمْ اَ اللهِ عَنْهُمْ اَ اللهِ عَنْهُمْ اَ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْهُمْ اللهُ عِنْهُ اللهُ عَنْهُمْ اللهُ عِنْهُ اللهُ عَنْهُمْ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ اللهُ

তারা তাদের রবের কাছে যা চাইবে তা–ই পাবে।<sup>৫৩</sup> এটা সংকর্মশীলদের প্রতিদান। যাতে সর্বাপেক্ষা খারাপ যেসব কাজ তারা করেছে আল্লাহ তাদের হিসেব থেকে সেগুলো বাদ দেন এবং যেসব তাল কাজ তারা করেছে তার বিনিময়ে তাদেরকৈ পুরস্কার দান করেন।<sup>৫৪</sup>

[হে নবী, (সা)] আল্লাহ নিজে কি তাঁর বান্দার জন্য যথেষ্ট নন? এসব লোক তাঁকে বাদ দিয়ে তোমাদেরকে জন্যদের ভয় দেখায়। <sup>৫৫</sup> অথচ আল্লাহ যাকে গোমরাহীতে নিক্ষেপ করেন তাকে কেউ পথপ্রদর্শন করতে পারে না, আর যাকে তিনি পথপ্রদর্শন করেন তাকে কেউ পথন্রষ্ট করতে পারে না। আল্লাহ কি মহা পরাক্রমশালী ও প্রতিশোধ গ্রহণকারী নন? <sup>৫৬</sup>

পক্ষান্তরে যিনি সত্য এনেছেন আর যারা তা সত্য বলে মেনে নিয়েছে আল্লাহর আদালতে তাদের শান্তি পাওয়ার কোন প্রশ্নই ওঠে না।

কৃত্ত. একথা লক্ষ্ রাখতে হবে যে, এখানে الْجَنَّة (জান্নাতে) না বলে ক্রিলাতে (তাদের রবের কাছে) কথাটি বলা হয়েছে। একথা সুস্পষ্ট যে মৃত্যুর পরেই কেবল বান্দা তার রবের কাছে পৌছে। তাই জান্নাতে পৌছার পর এ আচরণ করা হবে না। বরং মৃত্যুর পর থেকে জান্নাতে প্রবেশ পর্যন্ত সময়েও মু'মিন নেক্কার বান্দার সাথে আল্লাহ তা'আলা এ আচরণ করবেন। এটাই আয়াতের প্রতিপাদ্য বিষয় বলে মনে হয়। ইমানদার সংকর্মণীল বান্দা বর্যখের আয়াব থেকে, কিয়ামতের দিনের কট্ট থেকে, হিসেবের কঠোরতা থেকে, হাশরের ময়দানের অপমান থেকে এবং নিজের দুর্বলতা ও অপরাধের কারণে পাকড়াও থেকে অবশ্যই রক্ষা পেতে চাইবে, আর মহিমান্নিত আল্লাহ তার এসব আকাংখা পুরণ করবেন।

৫৪. যারা নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের ওপর ঈমান এনেছিলো তাদের দ্বারা জাহেলী যুগে আকীদাগত ও চরিত্রগত উভয় ধরনের জঘন্যতম গোনাহর কাজও সংঘটিত হয়েছিল। ঈমান গ্রহণের পর তারা যে গুধু পূর্ব অনুসূত মিথ্যা পরিত্যাগ করে وَلئِنْ سَالْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السّوبِ وَالْاَرْضَ لَيَقُولَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عِفْرِ هَلَ هُنَّ مُسِكْتَ رَحْمَةِ هَلَ هُنَّ مُسِكْتَ رَحْمَةِ هَلَ هُنَّ مُسِكْتَ رَحْمَةِ هَلَ هُنَّ مُسِكْتَ رَحْمَةِ عَلَى هُنَّ مُسِكِّتَ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ تَوْكُلُونَ هَنَ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ مَا عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ ع

তোমরা যদি এদের জিজেস করো যমীন ও আসমান কে সৃষ্টি করেছে? তাহলে এরা নিজেরাই বলবে, আল্লাহ। এদের বলে দাও, বাস্তব ও সত্য যখন এই তখন আল্লাহ যদি আমার ক্ষতি করতে চান তাহলে আল্লাহকে বাদ দিয়ে যেসব দেবীদের তোমরা পূজা করো তারা কি তাঁর ক্ষতির হাত থেকে আমাকে রক্ষা করতে পারবে? কিংবা আল্লাহ যদি আমাকে রহমত দান করতে চান তাহলে এরা কি তাঁর রহমত ঠেকিয়ে রাখতে পারবে? তাদের বলে দাও, আমার জন্য আল্লাহই যথেষ্ট। ভরসাকারীরা তারই ওপর ভরসা করে। তামাদের কাজ করতে থাকা। কি আমি আমার কাজ করে যাবো। অচিরেই তোমরা জানতে পারবে কার ওপর লাঞ্ছনাকর আযাব আসে এবং কে চিরস্থায়ী আযাবে নিক্ষিপ্ত হয়। [হে নবী (সা)] আমি সব মানুষের জন্য এ সত্য (বিধান সহ) কিতাব নাযিল করেছি। সূত্রাং যে সোজা পথ অনুসরণ করবে সে নিজের জন্যই করবে। আর যে পথন্ডই হবে তার পথন্ডইতার প্রতিফলও তাকেই তোগ করতে হবে। তার জন্য তুমি দায়ী হবে না।

নবীর (সা) পেশকৃত সত্যকে গ্রহণ করেছিলো এবং এটিই তাদের একমাত্র নেকীর কাৰ্জছিল তাই নয়, বরং তারা নৈতিক চরিত্র, ইবাদাত এবং পারস্পরিক লেনদেন ও আচার আচরণের ক্ষেত্রে সর্বোন্তম নেক আমল করেছিলো। আল্লাহ তা'আলা বলেন ঃ জাহেলী যুগে তাদের ঘারা যেসব জ্বঘন্যতম কাজকর্ম সংঘটিত হয়েছিলো তাদের হিসেব থেকে তা

## ٱللهُ يَتُوَقَّى الْأَنْفُسَ حِيْنَ مُوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ لَمُنْ فِي مَنَامِهَا عَ فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا الْهُوتَ وَيُرْسِلُ الْاُحْرِي إِلَى اَجَلٍ مُسَمَّى ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا يُبِ لِقَوْ إِيَّتَفَكَّرُونَ ﴿

৫ রুকু'

মৃত্যুব্ধ সময় আল্লাহই রূহসমূহ কবজ করেন আর যে এখনো মরেনি নিদ্রাবস্থায় তার রূহ কবজ করেন। ৬০ অতপর যার মৃত্যুর ফায়সালা কার্যকরী হয় তাকে রেখে দেন এবং অন্যদের রূহ একটি নির্দিষ্ট সময়ের জন্য ফেরত পাঠান। যারা চিন্তা-ভাবনা করে তাদের জন্য এর মধ্যে বড় নিদর্শন রয়েছে। ৬১

মুছে দেয়া হবে এবং তাদের আমলনামায় সর্বোন্তম যেসব নেক আমল থাকবে তার হিসেবে তাদেরকে পুরস্কার দেয়া হবে।

৫৫. মক্কার কাফেররা নবীকে (সা) বলতো, তুমি আমাদের উপাস্যদের সাথে বেআদবী করে থাকো এবং তাদের বিরুদ্ধে কথা বলে থাকো। তারা কত বড় সম্মানিত সন্তা তা তুমি জানো না। যে–ই তাদের অবমাননা ও অপমান করেছে সে–ই ধ্বংস হয়েছে। তুমি যদি তোমার কথাবার্তা থেকে বিরত না হও তাহলে এরা তোমাকে ধ্বংস করে ছাড়বে।

৫৬. অর্থাৎ এটাও তাদের হিদায়াত থেকে বঞ্চিত হওয়ার ফলশ্রুতি। কারণ এসব উপাস্যদের শক্তি ও মর্যাদার প্রতি এসব নির্বোধদের ভাল খেয়াল আছে। কিন্তু এ খেয়াল তাদের কখনো আসে না যে, আল্লাহ এক মহা পরাক্রমশালী সন্তা, শিরক করে এরা তাঁর যে অপমান ও অবমাননা করছে সে জন্যও শাস্তি হতে পারে।

৫৭. ইবনে আবী হাতেম ইবনে আবাস (রা) থেকে হাদীস উদৃত করেছেন যে, নবী
সাল্রাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্রাম বলেছেন ঃ

من احب ان يكون اقوى الناس فليتو كل على الله ، ومن احب ان يكون اغنى الناس فليكن بما فى يد الله عز وجل او ثق منه بما فى يد الله عز وجل او ثق منه بما فى يديه ، ومن احب ان يكون اكرم الناس فليتق الله عز وجل – "در عراق عم المراق على الله عز وجل التاس فليتق الله عز وجل التاس عرب التاس فليتق الله عز وجل التاس عرب التاس فليتق الله عز وجل التاس عرب التاس فليتق الله عز وجل التاس فليتق الله عز وجل التاس من التاس الله عز والله عز و التاس فليتق الله عز و التاس فليتق التاس فليتق التاس فليتق الله التاس فليتق التاس فليتاس فليتق التاس فليتق التاس فليتق التاس فليتق التاس فليتق التاس فليتق التا

# اَ اِلنَّخَنُ وَامِنُ دُونِ اللهِ شُغَعاً ءَ عُثَلَا وَلَوْ كَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيْئًا وَلَا يَعْلِكُونَ شَيْئًا وَلَا يَعْلِكُونَ شَيْئًا وَلَا يَعْلِكُ السَّلُوتِ وَلَا يَعْقِلُونَ ﴿ وَلَا يَعْقِلُونَ ﴿ وَلَا يَرْضِ عُثَرَ اِلْيُدِتُرْجَعُونَ ﴾ وَالْأَرْضِ عُثَرَ اِلْيُدِتُرْجَعُونَ ﴾

এসব লোক কি আল্লাহকে বাদ দিয়ে অন্যদেরকে সুপারিশকারী বানিয়ে রেখেছে?<sup>৬২</sup> তাদেরকে বলো, তাদের ক্ষমতা ও ইখতিয়ারে যদি কিছু না থাকে এবং তারা কিছু না বুঝে এমতাবস্থায়ও কি সুপারিশ করবে? বলো, সুপারিশ সম্পূর্ণরূপে আল্লাহর ইখতিয়ারাধীন।<sup>৬৩</sup> আসমান ও যমীনের বাদশাহীর মালিক তিনিই। তোমাদেরকে তারই দিকে ফিরিয়ে নিয়ে যাওয়া হবে।

৫৮. অর্থাৎ আমাকে পরাভূত করার জন্য তোমরা যা কিছু করছো এবং যা কিছু করতে সক্ষম তা করে যাও, এ ব্যাপারে কোন কসুর করো না।

৫৯. অর্থাৎ তাদের সঠিক পথে নিয়ে আসা তোমার দায়িত্ব নয়। তোমার কাজ শুধু এই যে, তাদের সামনে সত্য পথটি পেশ করো। এরপর যদি তারা পথভ্রষ্ট থেকে যায় তাতে তোমার কোন দায়িত্ব নেই।

৬০. ঘুমন্ত অবস্থায় রূহ কবজ করার অর্থ অনুভূতি ও বোধ, উপলব্ধি ও অনুধাবন এবং ক্ষমতা ও ইচ্ছা নিদ্রিয় করে দেয়া। এটা এমন এক অবস্থা যে "ঘুমন্ত মানুষ ও মৃত মানুষ সমান" এ প্রবাদ বাকাটি এ ক্ষেত্রে হবহু খাটে।

৬১. একথা দারা আল্লাহ তা'আলা প্রত্যেক মানুষকে এ অনুভৃতি দিতে চাচ্ছেন যে, জীবন ও মৃত্যু কিভাবে তাঁর অসীম ক্ষমতার করায়ত্ব। রাতে ঘুমালে সকালে অবশ্যই জীবিত উঠবে এ নিশ্চয়তা কোন মানুষের জন্যই নেই। কেউ-ই জানে না এক মৃহুর্তের মধ্যে তার ওপর কি বিপদ আসতে পারে। আবার পরবর্তী মৃহুর্তটি তার জন্য জীবনের মৃহুর্ত না মৃত্যুর মৃহুর্ত তাও কেউ জানে না। শয়নে, জাগরনে, ঘরে অবস্থানের সময় কিংবা কোথাও চলাফেরা করার সময় মানব দেহের আভ্যন্তরীণ কোন ক্রটি অথবা বাইরের অজানা কোন বিপদ অকম্বাত এমন মোড় নিতে পারে যা তার মৃত্যু ঘটাতে পারে। যে মানুষ আল্লাহর হাতে এতটা অসহায় সে যদি সেই আল্লাহ সম্পর্কে এতটা অমনোযোগী ও বিদ্রোহী হয় তাহলে সে কত অক্ত।

৬২. অর্থাৎ এসব লোক নিজের পক্ষ থেকেই ধরে নিয়েছে যে, কিছু সন্তা এমন আছে যারা আল্লাহর দরবারে অত্যন্ত ক্ষমতাধর। তাদের সুপারিশ কথনো বিফলে যায় না। অথচ তারা যে সুপারিশকারী এ ব্যাপারে না আছে কোন প্রমাণ, না আল্লাহ তা'আলা কথনো বলেছেন যে, আমার দরবারে তাদের এ ধরনের মর্যাদা রয়েছে, না ঐ সব সন্তা ও ব্যক্তিবর্গ দাবী করেছেন যে আমরা নিজেদের ক্ষমতায় তোমাদের সকল প্রয়োজন পূরণ করে দেবো। তাদের আরো নির্বৃদ্ধিতা এই যে, তারা প্রকৃত মালিককে বাদ দিয়ে সব অনুমানকৃত

وَإِذَا ذُكِرَ اللهُ وَحْنَهُ اشْمَا زَّتْ فَلُوبُ الَّنِ يْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْإِخِرَةِ عَ وَإِذَا ذُكِرَ اللهُ وَمْ اللهُ الل

यथन छ्यू षान्नारत कथा वना रग्न, ज्यन याता षाचितात्ज विश्वाम करत ना! जाएमत भन कहे षन्ज्व करत। षात्र यथन जारू वाम मिरा प्रमापत कथा वना रग्न ज्यन जाता प्रानत्म উद्यमिज राम उर्छ। उर्छ। उर्छ। उर्छ वर्मा, र्व षान्नार, षामभान उर्थ यभीत्मत मृष्टिकर्जा, मृश्व ७ षमृश्व मन्भर्तक ज्ञात्मत प्रिकाती, रामात वामाता रामव विवस्य भागामा कत्रस्य।

সৃপারিশকারীদেরই সবকিছু মনে করে নিয়েছে এবং এদের সকল সবিনয় প্রার্থনা ও আকৃতি তাদের জন্যই নিবেদিত।

৬৩. অর্থাৎ সুপারিশ গ্রহণ করানোর ক্ষমতা তো দ্রের হথা নিজে নিজেই আল্লাহর দরবারে সুপারিশকারী হিসেবে যাবে সে শক্তিও কারো নেই। যাকে ইচ্ছা সুপারিশের অনুমতি দেয়া ও যাকে ইচ্ছা না দেয়া এবং যার জন্য ইচ্ছা সুপারিশ করতে দেয়া আর যার জন্য ইচ্ছা করতে না দেয়া সম্পূর্ণরূপে আল্লাহর ইথতিয়ারে। (শাফা'আত সম্পর্কে ইসলামী আকীদা ও শির্কমূলক আকীদার পার্থক্য বুঝার জন্য নিম্নোদ্বৃত স্থানসমূহে দেখুন। তাকহীমূল কুরআন, আল বাকারাহ, টীকা ২৮১; আল আন'আম, টীকা ৩৩; ইউনুস, টীকা ৫ ও ২৪; হৃদ, টীকা ৮৪ ও ১০৬; আর রা'দ, টীকা ১৯; আন নাহ্ল, টীকা ৬৪, ৬৫,৭৯; ত্মা–হা, টীকা ৮৫ ও ৮৬; আল আধিয়া, টীকা ২৭; আল হাজ্জ, টীকা ১২৫; আস সাবা, টীকা ৪০)

৬৪. গোটা পৃথিবীর মৃশরেকী রুচি ও ধ্যান-ধারণার অধিকারী প্রায় সব মান্বের মধ্যেই এটি বিদ্যমান। এমনকি মুসলমানদের মধ্যেও যে দুর্ভাগাদের এ রোগ পেয়ে বসেছে তারাও এ দোষ থেকে মুক্ত নয়। মুখে বলে আমরা আল্লাহকে মানি। কিন্তু অবস্থা এই যে, শুধু আল্লাহর কথা বলুন, দেখবেন তাদের চেহারা বিকৃত হতে শুরু হয়েছে। এরা বলে বসবে। এ ব্যক্তি নিশ্চয়ই বৃযুগ ও আওলিয়াদের মানে না। সে জন্য শুধু আল্লাহর কথাই আওড়িয়ে যাচ্ছে। কিন্তু যদি আল্লাহ ছাড়া অন্যদের কথাও বলা হয় তাহলে আনদে ও প্রফুল্লতায় তাদের চেহারা উচ্ছ্বল হয়ে ওঠে। প্রকৃতপক্ষে তাদের আগ্রহ ও তালবাসা কার প্রতি তা এ কর্মপন্থার মাধ্যমেই পরিষ্কার প্রকাশ পায়। আল্লামা আলুসী তাফসীরে রহল মা'আনীতে এ আয়াতের ব্যাখ্যায় তাঁর নিজের একটি অভিক্ততার বিষয় বর্ণনা করেছেন। তিনি বলেন ঃ একদিন আমি দেখলাম, কোন বিপদে পড়ে এক ব্যক্তি সাহায্যের জন্য এক মৃত বৃষ্ণকৈ ডাকছে। আমি বললাম, হে আল্লাহর বান্দা, আল্লাহকে ডাকো। আল্লাহ বলেছেন ঃ

وَكُوْاَنَّ لِآلَٰهِ مِنَ طَلَمُوْا مَا فِي الْأَرْضِ جَهِيْعًا وَمِثْلَدٌ مَعَدُ لَافْتَدَوْا بِهِ مِنْ سُوْءً الْعَنَابِ مَوْ الْقِيمَةِ وَبَنَ الْمُرْضِ اللهِ مَا لَمْ يَكُونُوا مِنْ سُوْءً الْعَنَابِ مَوْ الْقِيمَةِ وَبَنَ اللهِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ ﴿ وَبَنَ اللهِ مَا لَمُ مَوْدَ وَمَا اللهِ مَا لَمُ مُوا وَحَاقَ بِمِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَحْتَسِبُونَ ﴿ وَنَ اللهِ مَا لَمُ مَا كَسَبُوا وَحَاقَ بِمِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَحْتَسِبُونَ ﴿ وَنَ اللهِ مَا لَمُ مَا كَسَبُوا وَحَاقَ بِمِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَحْتَسِبُونَ ﴿ وَنَ اللّهِ مَا لَمُ مَا لَكُ مَا فَا لَا نَسَلُ اللّهُ مَنْ اللهِ مَا لَا يَعْمَلُوا وَمَا قَالَ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللهِ مَا اللّهُ مَا عَلَيْ لِمُ اللّهُ مَا فَا لَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا عَلَيْ لِمُ اللّهُ مَا وَلَا اللّهُ وَلَا مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

এসব জালেমদের কাছে যদি পৃথিবীর সমস্ত সম্পদরাজি এবং তাছাড়া আরো অতটা সম্পদও থাকে তাহলে কিয়ামতের ভীষণ আযাব থেকে বাঁচার জন্য তারা মৃক্তিপণ হিসেবে সমস্ত সম্পদ দিয়ে দিতে প্রস্তুত হয়ে যাবে। সেখানে আল্লাহর পক্ষ থেকে এমন কিছু তাদের সামনে আসবে যা তারা কোন দিন অনুমানও করেনি। সেখানে তাদের সামনে নিজেদের কৃতকর্মের সমস্ত মন্দ ফলাফল প্রকাশ হয়ে পড়বে। আর যে জিনিস সম্পর্কে তারা ঠাটা–বিদূপ করতো তা–ই তাদের ওপর চেপে বসবে।

এ মানুষকেই<sup>৬৫</sup> যখন সামান্য মসিবতে পেয়ে বসে তখন সে আমাকে ডাকে। কিন্তু আমি যখন নিজের পক্ষ থেকে নিয়ামত দিয়ে তাকে সমৃদ্ধ করি তখন সে বলে ওঠে ঃ এসব তো আমি আমার জ্ঞান–বৃদ্ধির জোরে লাভ করেছি।<sup>৬৬</sup> না, এটা বরং পরীক্ষা। কিন্তু তাদের অধিকাংশ লোকই জানে না।<sup>৬৭</sup>

وَاذَا سَالَكَ عِبَادِي عَنَيْ هَانَيْ قَرِيْبٌ أُجِيْبُ دَعَوَةَ الدَّاعِ اذَا دَعَانِ — आभात वर्कशा छत्न त्म छिषण हर्षे लाग १ तत लाकक्षन आभातक वरलार्ष, त्म वन्निला : व व्राक्ति आधनिशात्मत भात्न ना। তाहाज़ा किছू সংখ্যক লোক তাকে একথাও বলতে ভনেছে যে, অলীরা আল্লাহর চাইতে দ্রুত ভনে থাকেন।

৬৫. অর্থাৎ যার আল্লাহর নাম অপছন্দনীয় এবং একমাত্র আল্লাহর নামে যার চেহারা বিকৃত হতে শুরু করে।

৬৬. এ আয়াতাংশটির দু'টি অর্থ হতে পারে। একটি অর্থ হচ্ছে, আমি যে, এ নিয়ামতের উপযুক্ত তা আল্লাই জানেন। তাই তিনি আমাকে এসব দিয়েছেন। আমি যদি তার কাছে একজন দুষ্ট ভ্রষ্ট আকীদা এবং দৃষ্কর্মশীল মানুষ হতাম তাহলে আমাকে তিনি এসব قُنْ قَالُهَا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَمَّا اَغْنَى عَنْهُمْ مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿
فَاصَابُهُمْ سَيِّاتُ مَا كَسَبُوا ﴿ وَالَّذِينَ ظَلَوُا مِنْ مَوَّلًا عِلَيْهُمْ سَيِّاتُ مَا كَسَبُوا ﴿ وَالَّذِينَ ظَلَوُا مِنْ فَكُوا مِنْ مَوَّا اللَّهِ مَاعْمُ بِمُعْجِزِيْنَ ﴿ وَالَّذِينَ اللَّهُ اللَّهُ

जिरम्त भूर्ववर्णे लार्किता अवशारे वलिहिला। किन् जाता निष्करमत कर्म द्वाता या कर्कन करतिहिल जा जारमत रकान कार्ष्क वारमि। उप विज्ञान निष्करमत उपार्करमत सम्बद्ध वाता कार्या कार्या कार्या कार्या विद्वार प्रमाण कार्ता कार्या कार्य कार्या कार्य कार्या कार्य कार्या कार्य कार्

নিয়ামত কেন দিতেন? এর আরেকটি অর্থ এও হতে পারে যে, এসব তো আমি আমার যোগ্যতার ভিত্তিতে লাভ করেছি।

৬৭. কেউ যদি নিয়ামত লাভ করতে থাকে তখন মানুষ তার মূর্যতা ও অজ্ঞতার কারণে মনে করে, সে অনিবার্যরূপে তার যোগ্যতার ভিত্তিতেই তা লাভ করছে আর তা লাভ করাটা আল্লাহর দরবারে তার প্রিয়পাত্র হওয়ার লক্ষণ বা প্রমাণ। অথচ এখানে যাকেই যা কিছু দেয়া হচ্ছে আল্লাহর পক্ষ থেকে পরীক্ষা হিসেবেই দেয়া হচ্ছে। এটা পরীক্ষার উপকরণ, যোগ্যতার প্রস্কার নয়। অন্যথায় কি কারণে বহু যোগ্য লোক দুর্দশাপ্রস্ত এবং বহু অযোগ্য লোক নিয়ামতের প্রাচুর্যে ড্বে আছে? অনুরূপভাবে এসব পার্থিব নিয়ামত আল্লাহর দরবারে প্রিয়পাত্র হওয়ারও লক্ষণ নয়। যে কোন ব্যক্তি দেখবেন, পৃথিবীতে বহু সংকর্মশীল ব্যক্তি বিপদাপদে ড্বে আছে, অথচ তাদের সংকর্মশীল হওয়া অস্বীকার করা যায় না। আবার বহু দুকরিত্র লোক আরাম আয়েশে জীবন কাটাছে যাদের কুণ্সিত আচরণ ও তৎপরতা সম্পর্কে স্বাই অবহিত। এখন কোন জ্ঞানবান ব্যক্তি কি একজনের বিপদাপদ এবং আরেকজনের আরাম—আয়েশকে একথার প্রমাণ হিসেবে গ্রহণ করতে পারে যে, আল্লাহ সংকর্মশীল মানুষদের পছন্দ করেন না, দুকরিত্র ও দুর্দ্মশীল মানুষদের পছন্দ করেন?

৬৮. অর্থাৎ যখন দুর্ভাগ্যের দিন আসলো তখন তাদের যোগ্যতার দাবী কোন কান্ধে লাগলো না। তাছাড়া একথাও পরিষার হয়ে গেল যে, তারা আল্লাহর প্রিয় বান্দা ছিলো قُلْ يَعْبَادِى النَّرِيْ اَسْرَفُوا عَلَى اَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَّحْهَةِ اللّهِ عَلَى اللّهُ يَغْفِرُ النَّرُ وَ النَّهُ وَ اللّهُ مَنْ اللّهُ يَغْفِرُ النَّرُ وَ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ وَ الْعَفُورُ الرّحِيمُ وَ الْمِبْوَ اللّهُ مِنْ قَبْلِ اللّهُ وَالْعَنَا اللّهُ مَنْ اللّهُ وَالْعَنَا اللّهُ مَنْ اللّهُ وَالْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ مِنْ وَبَيْكُمُ اللّهُ وَالْكُمْ مِنْ وَبَيْكُمُ اللّهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ

### ৬ রুকু'

(হে নবী,) বলে দাও, হে আমার বান্দারা<sup>৭০</sup> যারা নিজের আত্মার ওপর জুনুম করেছো আত্মাহর রহমত থেকে নিরাশ হয়ো না। নিচিতভাবেই আত্মাহ সমস্ত গোনাহ মাফ করে দেন। তিনি ক্ষমাশীল ও দয়ালু। <sup>৭১</sup> ফিরে এসো তোমাদের রবের দিকে এবং তাঁর অনুগত হয়ে যাও তোমাদের ওপর আযাব আসার পূর্বেই। তখন কোন দিক থেকেই আর সাহায্য পাওয়া যাবে না। আর অনুসরণ করো তোমাদের রবের প্রেরিত কিতাবের সর্বোক্তম দিকগুলোর<sup>৭২</sup>—তোমাদের ওপর আকস্মিকভাবে আযাব আসার পূর্বেই—যে আযাব সম্পর্কে তোমরা অনবহিত থাকবে। এমন যেন না হয় যে, পরে কেউ বলবে ঃ "আমি আত্মাহর ব্যাপারে যে অপরাধ করেছি সে জন্য আফসোস। বরং আমি তো বিদুপকারীদের মধ্যে শামিল ছিলাম।" অথবা বলবে ঃ "কতই না ভাল হতো যদি আত্মাহ আমাকে হিদায়াত দান করতেন। তাহলে আমিও মুক্তাকীদের অন্তরভুক্ত থাকতাম।"

না। একথা স্পষ্ট যে তাদের এসব উপার্জন যদি যোগ্যতা ও প্রিয়পাত্র হওয়ার কারণে হতো তাহলে দুর্দিন কি করে আসলো?

৬৯. অর্থাৎ রিযিকের স্বন্ধতা ও প্রাচ্র্য আল্লাহর আরেকটি বিধানের ওপর নির্ভরশীল। সেই বিধানের উদ্দেশ্যও সম্পূর্ণ ভিন্ন। রিযিকের বন্টন ব্যক্তির যোগ্যতা কিংবা তার প্রিয়পাত্র বা বিরাগভাজন হওয়ার ওপর আদৌ নির্ভর করে না। (এ বিষয়টি বিস্তারিত জানার জন্য দেখুন, তাফহীমূল কুরআন, আত–তাওবা, টীকা ৫৪, ৭৫, ৮৯; ইউন্স,

টীকা ২৩; হুদ, টীকা ৩ ও ৩৩; আর রা'দ, টীকা ৪২; আল কাহাফ, টীকা ৩৭; মারয়াম, টীকা ৪৫; ত্বা-হা, টীকা ১১৩ ও ১১৪; আল আয়িয়া, টীকা ৯৯; আল ম্'মিন্ন, ভূমিকা এবং টীকা ১, ৪৯ ও ৫০; আশৃ ভ'য়ারা, টীকা ৮১ ও ৮৪; আল কাসাস, টীকা ৯৭, ৯৮ ও ১০১; সাবা টীকা ৫৪ থেকে ৬০)।

৭০. কেউ কেউ একথাটির অদ্ভূত এক ব্যাখ্যা করেছেন। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা খোদ নবী সাত্রাত্রাহ আলাইহি ওয়া সাত্রামকে "হে আমার বান্দারা", বলে মানুষকে স্বোধন করার নির্দেশ দিয়েছেন। তাই সব মানুষ নবী সাল্লাল্লাহ্ আলাইহি ওয়া সাল্লামের বান্দা। প্রকৃতপক্ষে এটা এমন এক ব্যাখ্যা যাকে ব্যাখ্যা নয় বরং কুরুমান মন্ধীদের চ্বদন্যতম অর্থ বিকৃতি এবং আল্লাহর বাণীর সাথে তামাসা বলতে হবে। মূর্থ ভক্তদের কোন গোষ্ঠি এ বিষয়টি শুনে তো সমর্থনে মাথা নাড়তে থাকবে। কিন্তু এ ব্যাখ্যা সঠিক হলে গোটা কুরআনই ভ্রান্ত প্রমাণিত হয়। কেননা, কুরআন শুরু থেকে শেষ পর্যন্ত মানুষকে একমাত্র আল্লাহর বান্দা হিসেবে আখ্যায়িত করে। তাছাড়া কুরআনের দাওয়াতই হচ্ছে, তোমরা এক আল্লাহ ছাড়া আর কারো দাসত্ব করো না। মুহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামও ছিলেন আল্লাহর বান্দা। আল্লাহ তাকে প্রভু নয় রসূল বানিয়ে পাঠিয়েছিলেন, তিনি নিজেও আল্লাহর দাসত্ব করবেন এবং মানুষকেও তাঁরই দাসত্বের শিক্ষা দেবেন। কোন বুদ্ধিমান মানুষের মগজে একথা কি করে আসতে পারে যে, মঞ্চায় কুরাইশ গোত্রের কাফেরদের মাঝে দাঁড়িয়ে মুহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম একদিন হয়তো হঠাৎ একথা ঘোষণা করে দিয়ে থাকবেন যে, তোমরা উয্যা বা সূর্যের দাস নও, প্রকৃতপক্ষে তোমরা মুহামাদ সাল্লাল্লাহ্ আলাইহি ওয়া সাল্লামের দাস। اعاننا ألله من ذلك

৭১. এখানে সমস্ত মান্যকে সম্বোধন করা হয়েছে। শুধু ঈমানদারদের সম্বোধন করা হয়েছে একথা বলার কোন উপযুক্ত প্রমাণ নেই। তাছাড়া আল্লামা ইবনে কাসীর লিখেছেন, গোটা মানব জাতিকে সম্বোধন করে একথা বলার অর্থ এ নয় যে, আল্লাহ তা'আলা তাওবা ও অনুশোচনা ছাড়াই সমস্ত গোনাহ মাফ করে দেন। পরবর্তী আয়াতটিতে আল্লাহ নিজেই স্পষ্ট করে দিয়েছেন যে, গোনাহ মাফের উপায় হচ্ছে আল্লাহর দাসত্ব ও আন্গত্যের দিকে ফিরে আসা এবং আল্লাহর নাযিলকৃত বাণীর অনুসরণ করা। এ আয়াতটি প্রকৃতপক্ষে সেসব লোকের জন্য আশার বাণী বয়ে এনেছিলো যারা জাহেলী যুগে হত্যা, ব্যতিচার, চুরি, ডাকাতি এবং এ ধরনের বড় বড় গোনাহর কাজে লিগ্ত ছিল আর এসব অপরাধ যে কখনো মাফ হতে পারে সে ব্যাপারে নিরাশ ছিল। তাদের বলা হয়েছে, আল্লাহর রহমত থেকে নিরাশ হয়ো না। তোমরা যা কিছুই করেছো এখনো যদি তোমাদের রবের আনুগত্যের দিকে ফিরে আস তাহলে সবকিছু মাফ হয়ে যাবে। ইবনে আত্নাস (রা), কাতাদা (রা), মুজাহিদ (র) ও ইবনে যায়েদ (র) এ আয়াতের এ ব্যাখ্যাই দিয়েছেন। (ইবনে জারীর, বুখারী, মুসনিম, আবু দাউদ, তিরমিযী) আরো ব্যাখ্যার জন্য দেখুন, সূরা আল ফরকান, টীকা ৮৪।

৭২. আল্লাহর কিতাবের সর্বোত্তম দিকসমূহ অনুসরণ করার অর্থ হচ্ছে, আল্লাহ তা'আলা যেসব কাজের নির্দেশ দিয়েছেন মানুষ তা পালন করবে। তিনি যেসব কাজ করতে নিষেধ করেছেন তা থেকে বিরত থাকবে। এবং উপমা ও কিসসা–কাহিনীতে যা বলেছেন اُوْتَقُوْلَ حِيْنَ تَرَى الْعَنَابَ اَوْاَنَّ لِي كُوَّةً فَاكُوْنَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴿
بَلَى قَنُ جَاءَتُكَ الْبَتِي فَكَنَّ بَمَ اوَاسْتَكْبُرْتَ وَكُنْتَ مِنَا الْكِفُولِينَ وَيَوْ الْقِيلَةِ تَرَى الَّذِينَ كَنَبُوا عَلَا اللهِ مِنَا الْحُفُولِينَ ﴿ وَيَوْ الْقِيلَةِ تَرَى الَّذِينَ كَنَبُوا عَلَا اللهِ وَجُوفُهُمْ رُسُّهُ وَيَوْ الْقِيلَةِ فَرَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

किश्वा षायाव प्रियं एप्टर वन्ति । "कंठरै ना छान रूटा यिन षाद्धा प्रक्वात मूर्याग प्रांग जार्स् । जार्स न्यान मुर्याग प्रांग जार्स्स । जार्स्स व्यान प्रांग र्या व्यान प्रांग व्यान व्यान

আল্লাহ সবকিছুর সৃষ্টিকর্তা এবং তিনিই সবকিছুর রক্ষক। <sup>৭৩</sup> যমীন ও আসমানের ভাণ্ডারের চাবিসমূহ তাঁরই কাছে। যারা আল্লাহর আয়াতসমূহের সাথে কৃফরী করে তারাই ক্ষতির সমুখীন হবে।

তা থেকে শিক্ষা ও উপদেশ গ্রহণ করবে। অপরদিকে যে ব্যক্তি তাঁর নির্দেশ থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয়, নিষিদ্ধ কাজসমূহ করে এবং আল্লাহর উপদেশ বাণীর কানা কড়িও মূল্য দেয় না, সে আল্লাহর কিতাবের নিকৃষ্টতম দিক গ্রহণ করে। অর্থাৎ সে এমন দিক গ্রহণ করে যাকে আল্লাহর কিতাব নিকৃষ্টতম দিক বলে আখ্যায়িত করে।

قُلْ أَفَغَيْرَ اللهِ لَا أُمرُوْ نِي أَعْبُكُ أَيْمَا الْجِهِلُونَ ﴿ وَلَقَلْ الْوَحِيَ اللَّهِ الْجَهِلُونَ ﴿ وَلَقَلْ الْوَحِيَ اللَّهِ الْمَعْدَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

#### ৭ রুকু

(হে নবী,) এদের বলে দাও, "হে মূর্খেরা, তাহলে তোমরা আল্লাহকে বাদ দিয়ে অন্য কারো দাসত্ত্ব করতে বলো আমাকে?" (তোমার উচিত তাদের একথা স্পষ্ট বলে দেয়া। কারণ) তোমার কাছে এবং ইতিপূর্বেকার সমস্ত নবীর কাছে এ অহী পাঠানো হয়েছে যে, যদি তুমি শির্কে লিপ্ত হও তাহলে তোমার আমল ব্যর্থ হয়ে যাবে<sup>98</sup> এবং তুমি ক্ষতিগ্রস্ত হয়ে যাবে। অতএব, [হে নবী, (সা)] তুমি শুধু আল্লাহরই বলেগী করো এবং তাঁর কৃতক্ত বালা হয়ে যাও।

আল্লাহকে যে মর্যাদা ও মূল্য দেয়া দরকার এসব লোক তা দেয়নি।<sup>৭৫</sup> (তাঁর অসীম ক্ষমতার অবস্থা এই যে,) কিয়ামতের দিন গোটা পৃথিবী তাঁর মুঠির মধ্যে থাকবে আর আসমান তাঁর ডান হাতে পোঁচানো থাকবে।<sup>৭৬</sup> এসব লোক যে শিরক করছে তিনি তা থেকে পবিত্র ও অনেক উর্ধে।<sup>৭৭</sup>

- ৭৩. অর্থাৎ তিনি কেবল পৃথিবী সৃষ্টিই করেননি, বরং তিনিই এর সব জিনিসের তত্ত্বাবধান ও রক্ষণাবেক্ষণ করছেন। পৃথিবীর সমস্ত বস্তু যেমন তাঁর সৃষ্টি করার কারণেই অন্তিত্ব লাভ করেছে তেমনি তাঁর টিকিয়ে রাখার কারণেই টিকে আছে, তাঁর প্রতিপালনের কারণেই বিকশিত হচ্ছে এবং তাঁর রক্ষণাবেক্ষণ ও তত্ত্বাবধানের কল্যাণেই তা কাজ করছে।
- ৭৪. অর্থাৎ শির্কের সাথে কৃত কোন কাজকে আমলে সালেহ বা ভাল কাজ বলে আখ্যায়িত করা যায় না। আর মূশরিক থেকে যে ব্যক্তি নিজের ধারণা অনুসারে অনেক কাজকে সৎকাজ মনে করে করবে তার জন্য সে কোন পুরস্কার লাভের যোগ্য হবে না। তার গোটা জীবন পুরোপুরি লোকসানজনক কারবার হয়ে দীড়াবে।
- ৭৫. অর্থাৎ আল্লাহর বড়ত্ব ও মহত্ব সম্পর্কে তাদের কোন ধারণাই নেই। তারা কখনো একথা বুঝার চেষ্টাই করেনি যে, বিশ–জাহানের প্রভুকে কত উচ্চ মর্যাদার অধিকারী

সেদিন শিংগায় ফুৎকার দেয়া<sup>৭৮</sup> হবে। আর তৎক্ষণাত আসমান ও যমীনে যারা আছে তারা সব মরে পড়ে যাবে। তবে আল্লাহ যাদের জীবিত রাখতে চান তারা ছাড়া। অতপর আরেকবার শিংগায় ফুৎকার দেয়া হবে তখন হঠাৎ সবাই জীবিত হয়ে দেখতে থাকবে<sup>৭৯</sup>—পৃথিবী তার রবের নূরে উদ্ভাসিত হয়ে উঠবে, আমলনামা এনে হাজির করা হবে, নবী–রসূল ও সমস্ত সাক্ষীদেরও<sup>৮০</sup> হাজির করা হবে। মানুষের মধ্যে সঠিকভাবে ইনসাফ মত ফায়সালা করে দেয়া হবে, তাদের ওপর কোন জুলুম হবে না এবং প্রত্যেক প্রাণীকে তার কৃতকর্ম অনুসারে পুরোপুরি প্রতিদান দেয়া হবে। মানুষ যা করে আল্লাহ তা খুব ভাল করে জানেন।

আর এসব অজ্ঞ লোকেরা যাদেরকে খোদায়ীর আসনের অংশীদার ও উপাস্য হওয়ার অধিকারী বানিয়ে বসে আছে তারা কত নিকৃষ্ট ও নগণ্য।

৭৬. যমীন ও আসমানে আল্লাহ তা'আলার পূর্ণ ক্ষমতা ও কর্তৃত্বের চিত্র অংকনের জন্য যমীন হাতের মৃঠিতে থাকা এবং আসমান ডান হাতে পেঁচানো থাকা রূপকভাবে বর্ণনা করা হয়েছে। একজন মানুষ ছোট একটি বলকে যেমন মৃঠির মধ্যে পূরে নেয় এবং তার জন্য তা একটা মামুলি ব্যাপার ঠিক তেমনি কিয়ামতের দিন সমস্ত মানুষ যোরা আজ আল্লাহর বড়ত্ব ও মহত্বের অনুমান করতেও অক্ষম) নিজ চোখে দেখতে পাবে যমীন ও আসমান আল্লাহর কৃদরতের হাতে একটা নগণ্যতম বল ও ছোট একটি রুমালের মত। মুসনাদে আহমাদ, বুখারী, মুসলিম, নাসায়ী, ইবনে মাজাহ, ইবনে জারীর প্রভৃতি হাদীস গ্রন্থে হয়রত আবদ্লাহ (রা) ইবনে উমর এবং হয়রত আবু হরাইরার বর্ণনা উদ্ভৃত হয়েছে যে, একবার নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম মিয়রে উঠে খুতবা দিচ্ছিলেন। খুতবা দানের সময় তিনি এ আয়াতটি তিলাওয়াত করলেন এবং বললেন ঃ আল্লাহ তা'আলা আসমান ও যমীনকে (অর্থাৎ গ্রহসমূহকে) তার মৃষ্ঠির মধ্যে নিয়ে এমনভাবে ঘ্রাবেন—যেমন শিশুরা বল ঘ্রিয়ে থাকে—এবং বলবেন ঃ আমি একমাত্র আল্লাহ। আমি বাদশাহ। আমি সর্বশক্তিমান। আমি বড়ত্ব ও শ্রেষ্ঠত্বের মালিক। কোথায় পৃথিবীর বাদশাহ। কোথায় শক্তিমানরা। কোথায় অহংকারীরা। এভাবে বলতে বলতে নবী সো)

وَسِيْقَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ اللَّهِ مَنَّمَ زُمَّا الْمَدَ الْمَا وَقَالَ الْمُوالِيَ مَنْكُرُ رُسُلِّ مِنْكُر رُسُلِّ مِنْكُر يَتُكُونَ الْمُوابُعَا وَقَالَ لَهُمْ خُزَنَتُهَا اللَّهِ يَالْمُكُرُ رُسُلِّ مِنْكُرُ مِنَا الْمَا عُلَالُونَ عَلَيْكُرُ اللَّهِ مَنْكُرُ اللَّهِ مَنْكُمُ اللَّهُ الْمَا الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمَا الْمُعَلِّمِ اللَّهُ الْمَا الْمُعَلِّمِ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الْمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الل

৮ রুকু'

(এ ফায়সালার পরে) যারা কৃফরী করেছিলো সেসব লোককে দলে দলে জাহানাম অভিমুখে হাঁকিয়ে নেয়া হবে। তারা যখন সেখানে পৌছবে তখন দোযখের দরজাসমূহ খোলা হবে<sup>৮১</sup> এবং তার ব্যবস্থাপক তাদেরকে বলবে ঃ তোমাদের কাছে কি তোমাদের নিজেদের মধ্য খেকে রস্লগণ আসেননি যারা তোমাদেরকে তোমাদের রবের আয়াতসমূহ শুনিয়েছেন এবং এ বিষয়ে সাবধান করে দিয়েছেন যে, একদিন তোমাদেরকে এ দিনটির সমুখীন হতে হবে? তারা বলবে ঃ "হাঁ, এসেছিলো। কিন্তু আযাবের সিদ্ধান্ত কাফেরদের জন্য অবধারিত হয়ে গিয়েছে।" বলা হবে, জাহানামের দরজার মধ্যে প্রবেশ করো, তোমাদেরকে চিরকাল এখানেই থাকতে হবে। অহংকারীদের জন্য এটা অত্যন্ত জঘন্য ঠিকানা।

এমনভাবে কীপতে থাকলেন যে, তিনি মিম্বারসহ পড়ে না যান আমাদের সে ভয় হতে লাগলো।

- ৭৭. অর্থাৎ কোথায় তাঁর এই বড়ত্ব ও শ্রেষ্ঠত্ব তার কোথায় তাঁর খোদায়ীতে কারো শরীক হওয়া।
- ৭৮. শিংগার ব্যাখ্যার জন্য দেখুন, তাফহীমূল কুরআন, আল আন'আম, টীকা ৪৭; ইবরাহীম, টীকা ৫৭; আল কাহ্ফ, টীকা ৭৩; ত্বা–হা, টীকা ৭৮; আল হাজ্জ, টীকা ১; আল মু'মিনুন, টীকা ৯৪; আন নামুল, টীকা ১০৬।
- ৭৯. এখানে শুধু দুইবার শিংগায় ফুৎকারের উল্লেখ আছে। এ ছাড়া সূরা আন নাম্লে এ দু'টি ফুৎকারের অতিরিক্ত আরো একবার শিংগায় ফুৎকারের উল্লেখও আছে যা শুনে আসমান ও যমীনের সমস্ত সৃষ্টি ভীত সন্তম্ভ হয়ে যাবে (আয়াত ৮৭)। এ কারণে হাদীসসমূহে তিনবার শিংগায় ফুৎকারের ঘটনার উল্লেখ করা হয়েছে। এক, "নাফখাতৃশ ফাযা" অর্থাৎ ভীত সন্তম্ভকারী শিংগা। দুই, "নাফখাতৃস সা'ক অর্থাৎ মৃত্যু ঘটানোর শিংগা।

وَسِيْقَ الَّذِيْنَ التَّقُوا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَّا الْحَثَى إِذَا جَاءُوهَا وَقُلِيْنَ اللَّهُمْ عَزِنَتُهَا سَلَمَّ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَلِينَ فَاوْكُلُوهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزِنَتُهَا سَلَمَّ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَلِينَ وَوَقَالُوا الْحَمْلُ سِهِ النِّي صَلَقَنَا وَعُلَاقً وَاوْرَثَنَا الْاَرْضَ خَلِينَ وَوَقَالُوا الْحَمْلُ اللَّهِ النِّي صَلَقَنَا وَعُلَا الْعَرْضَ الْعَلَيْكَ الْمَالِينَ وَوَتَرَى الْمَلِيكَةَ مَا يَعْمَلُ وَيَعْمَ وَقُضَى بَيْنَهُمْ عَالَيْكَةً عَلَيْكُمْ وَقَضَى بَيْنَهُمْ فَا الْحَقْقُ وَقِيلَ الْحَمْلُ الْحَمْلُ اللَّهِينَ وَقَضَى بَيْنَهُمْ بِالْحَقِقَ وَقِيلَ الْحَمْلُ الْحَمْلُ اللَّهِينَ وَقَضَى بَيْنَهُمْ بِالْحَقِقَ وَقِيلَ الْحَمْلُ الْحَمْلُ اللَّهِينَ فَي

আর যারা তাদের রবের অবাধ্যতা থেকে বিরত থাকতো তাদেরকে দলে দলে জারাত অভিমুখে নিয়ে যাওয়া হবে। অবশেষে তারা যখন সেখানে পৌছবে তখন দেখবে জারাতের দরজাসমূহ পূর্বেই খুলে দেয়া হয়েছে। ব্যবস্থাপকরা তাদের বলবেঃ তোমাদের ওপর শান্তি বর্ষিত হোক, তোমরা অত্যন্ত তাল ছিলে, চিরকালের জন্য এখানে প্রবেশ করো। আর তারা বলবেঃ সেই মহান আল্লাহ শুকরিয়া যিনি আমাদের সাথে কৃত তাঁর প্রতিশ্রুতিকে সত্যে পরিণত করলেন এবং আমাদেরকে যমীনের উত্তরাধিকারী করে দিয়েছেন। তাঁই এখন জারাতের মধ্যে যেখানে ইচ্ছা আমরা স্থান গ্রহণ করতে পারি। তা সংকর্মশীলদের জন্য এটা সর্বোক্তম প্রতিদান। তাঁ

তুমি আরো দেখতে পাবে যে, ফেরেশতারা আরশের চারদিক বৃত্ত বানিয়ে। তাদের রবের প্রশংসা ও পবিত্রতা বর্ণনা করছে। মানুষের মধ্যে ইনসাফের সাথে ফায়সালা করে দেয়া হবে এবং ঘোষণা দেয়া হবে, সারা বিশ্ব–জাহানের রবের জন্যই সমস্ত প্রশংসা। <sup>৮৫</sup>

তিন, "নাফখাতৃল কিয়াম লি রাবিল আলামীন" অর্থাৎ যে শিংগায় ফুৎকার দেয়ার সাথে সমস্ত মানুষ জীবিত হয়ে উঠবে এবং নিজের রবের সামনে হাজির হওয়ার জন্য নিজ নিজ কবর থেকে বেরিয়ে আসবে।

৮০. সাঞ্চীসমূহ অর্থ সেসব সাঞ্চীও যারা সাক্ষ দেবে যে, মানুষের কাছে আল্লাহ তা'আলার বাণী পৌছিয়ে দেয়া হয়েছিলো। তাছাড়া এর অর্থ সেসব সাঞ্চীও যারা মানুষের কাজ-কর্ম সম্পর্কে সাক্ষ দেবে। এসব সাঞ্চী কেবল মানুষই হবে তা জরুরী নয়। ফেরশতা, জিন, জীব-জন্তু, মানুষের অংগ-প্রত্যংগসমূহ, ঘরবাড়ী-দরজা, প্রাচীর, গাছপালা, পাথর সবকিছুই এসব সাঞ্চীর অন্তরভুক্ত হবে।

৮১. অর্থাৎ জাহান্নামের দরজাসমূহ পূর্বে থেকে খোলা থাকবে না। বরং তারা সেখানে পৌছার পরে খোলা হবে, যেমন অপরাধীদের পৌছার পরে জেলখানার দরজা খোলা হয় এবং তাদের প্রবেশের পরই বন্ধ করে দেয়া হয়।

৮২. ব্যাখ্যার জন্য দেখুন তাফহীমূল কুরআন, সূরা ত্বা–হা, টীকা ৮৩; আল আম্বিয়া, টীকা ৯৯।

৮৩. অর্থাৎ আমাদের প্রত্যেককে জানাত দান করা হয়েছে। এখন তা আমাদের মালিকানা এবং এখানে আমরা পুরা ক্ষমতা ও ইখতিয়ার লাভ করেছি।

৮৪. হতে পারে, এটা দ্বান্নাতবাসীদের উক্তি। আবার এও হতে পারে যে, দ্বান্নাতবাসীদের উক্তির সাথে আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে একথাটা দ্বুড়ে দেয়া হয়েছে।

৮৫. অর্থাৎ গোটা বিশ্ব-জাহান আল্লাহর প্রশংসা গেয়ে উঠবে।